
Po
ste

 It
ali

an
e 

s.p
.a.

 sp
ed

izi
on

e 
in 

ab
bo

na
m

en
to

 p
os

ta
le 

D.
 L

. 3
53

/2
00

3 
(C

on
v. 

In
 le

gg
e 

27
/0

2/
20

04
 N

.46
) A

rt
. 1

 - 
Co

m
m

a 
1, 

LO
/M

I t
ax

e 
pe

rç
ue

  I
n 

ca
so

 d
i m

an
ca

to
 re

ca
pi

to
 in

via
re

 a
l C

M
P 

di
 M

ila
no

 R
os

er
io

 p
er

 la
 re

sti
tu

zio
ne

 a
l m

itt
en

te
 p

re
vio

 p
ag

am
en

to
 re

si

ISSN 0392 3592 - Notiziario della Provincia Lombardo-Veneta dell’Ordine Ospedaliero di San Giovanni di Dio

ANNO LXXXIX

OTTOBRE
DICEMBRE

N. 4
2025

IL MISSIONARIO DELLA 
PSICHIATRIA: EUGENIO BORGNA

IN
SE

RT
O



Edizioni Fatebenefratelli edizioni@fatebenefratelli.eu · Centro Studi e Formazione > csf@fatebenefratelli.eu · Centro Pastorale Provinciale centropastorale@fatebenefratelli.eu

I Fatebenefratelli
Italiani nel Mondo

CURIA GENERALE
segretario@ohsjd.org

I Fatebenefratelli
sono oggi presenti 

in 53 nazioni
con circa 407 opere

ospedaliere

PROVINCIA
LOMBARDO-VENETA
prcu.lom@fatebenefratelli.org

Sede Legale: Brescia 
Via Pilastroni, 4 - Cap 25125

BRESCIA
Centro San Giovanni di Dio
Istituto di Ricovero e Cura
a Carattere Scientifico
Via Pilastroni, 4 - Cap. 25125
Tel. 03035011 - Fax 030348255
centro.sangiovanni.di.dio@fatebenefratelli.eu
Sede del Centro Pastorale Provinciale
Asilo Notturno San Riccardo
Pampuri Fatebenefratelli onlus
Via Corsica, 341 - Cap. 25123
Tel. 0303530386
amministrazione@fatebenefratelli.eu

Noviziato Europeo Fatebenefratelli
Via Moretto 24 - Cap. 25125
noviziatoeuropeofbf@fatebenefratelli.eu

CERNUSCO SUL NAVIGLIO (Ml)
Curia Provinciale
Via Cavour, 22 - Cap. 20063
Tel. 0292761 - Fax 029276781
prcu.lom@fatebenefratelli.org
Sede del Centro Studi e Formazione

Centro Sant’Ambrogio
Via Cavour, 22 - Cap. 20063
Tel. 02924161 - Fax 0292416332
s.ambrogio@fatebenefratelli.eu

CROAZIA-Bolnica Sv. Rafael
Milsrdna Braca Sv. Ivana od Boga
Sumetlica, 87 - 35404 Cernik
Tel. 0038535386731 / Fax 0038535386702
prior@bolnicasvetirafael.eu

GORIZIA
Casa di Riposo Villa San Giusto
Corso Italia, 244 - Cap. 34170
Tel. 0481596911 - Fax 0481596988
s.giusto@fatebenefratelli.eu

ISRAELE-Holy Family Hospital
P.O. Box 8 - 16100 Nazareth
Tel. 00972/4/6508900
Fax 00972/4/6576101

ROMANO D’EZZELINO (Vl)
Casa di Riposo San Pio X
Via Ca’ Cornaro, 5 - Cap. 36060
Tel. 042433705 
Fax 0424512153
s.piodecimo@fatebenefratelli.eu

SAN COLOMBANO AL LAMBRO (Ml)
Centro Sacro Cuore di Gesù
Viale San Giovanni di Dio, 54 - Cap. 20078
Tel. 03712071 
Fax 0371897384
scolombano@fatebenefratelli.eu

SAN MAURIZIO CANAVESE (TO)
Presidio Ospedaliero Riabilitativo 
Beata Vergine della Consolata
Via Fatebenefratelli, 70 - Cap. 10077
Tel. 0119263811 - Fax 0119278175
sanmaurizio@fatebenefratelli.eu
Comunità di accoglienza vocazionale

SOLBIATE (CO)
Residenza Sanitaria Assistenziale
S. Carlo Borromeo
Via Giovanni Falcone, 150 - Cap. 22043
Tel. 031802211 - Fax 031800434
s.carlo@fatebenefratelli.eu

TRIVOLZIO (PV)
Residenza Sanitaria Assistenziale 
San Riccardo Pampuri
Via Sesia, 23 - Cap. 27020
Tel. 038293671 - Fax 0382920088
s.r.pampuri@fatebenefratelli.eu

ROMA
Curia Generale - Centro
Internazionale Fatebenefratelli
Via della Nocetta, 263 - Cap. 00164
Tel. 066604981 - Fax 066637102
Fondazione Internazionale
Fatebenefratelli - F.I.F.
Via della Luce, 15 - Cap. 00153
Tel. 065818895 - Fax 065818308
E-mail: gm.fif@fbf-isola.it 

CITTÀ DEL VATICANO
Farmacia Vaticana
Cap. 00120
Tel. 0669883422 - Fax 0669885361
direttore.farmacia@scv.va

PROVINCIA ROMANA
curia@fbfrm.it

ROMA
Ospedale San Pietro
Curia Provinciale
Via Cassia, 600 - Cap. 00189
Tel. 0633581 - Fax 0633251424
Curia Tel. 063355906 - Fax 0633269794
Sede del Centro Studi e della Scuola Infermieri 
Professionali “San Giovanni di Dio“.
Sede dello Scolasticato della Provincia

BENEVENTO
Ospedale Sacro Cuore di Gesù
Viale Principe di Napoli, 16 - Cap. 82100
Tel. 0824771111- Fax 082447935

GENZANO Dl ROMA
Istituto San Giovanni di Dio
Via Fatebenefratelli, 2 - Cap. 00045
Tel. 06937381 - Fax 069390052
E-mail: vocazioni@fbfgz.it
Sede Noviziato Interprovinciale

NAPOLI
Ospedale Madonna del Buon Consiglio
Via Manzoni, 220 - Cap. 80123
Tel. 0815981111 - Fax 0815757643

PALERMO
Ospedale Buccheri - La Ferla
Via Messina Marine, 197 - Cap. 90123
Tel. 091479111 - Fax 091477625

FILIPPINE
St. John of God Social and Health Center
1126 R. Hidalgo Street, Quiapo, Manila, 1001
Tel. 0063/2/7362935 - Fax 7339918
E-mail: ohmanila@yahoo.com
Sede dello Scolasticato e Aspirantato

Social Center La Colcha
1140 R. Hidalgo St., Quiapo, Manila, 1001
Tel 0063/2/2553833 - Fax 7339918
E-mail: callecolcha.hpc16@yahoo.com

St. Richard Pampuri Rehabilitation Center
36 Bo. Salaban, Amadeo, Cavite, 4119
Tel 0063/46/4835191 - Fax 4131737
E-mail: fpj026@yahoo.com
Sede del Noviziato Interprovinciale

St. John Grande Formation Center
House 32, Sitio Tigas
Bo. Maymanga, Amadeo, Cavite, 4119
Cell 00639/770912468 - Fax 
0063/46/4131737
E-mail: romansalada64@yahoo.com
Sede del Postulantato Interprovinciale

fatebenefratelli.eu
ohsjd.org 

provinciaromanafbf.it



Sommario

Edizioni Fatebenefratelli edizioni@fatebenefratelli.eu · Centro Studi e Formazione > csf@fatebenefratelli.eu · Centro Pastorale Provinciale centropastorale@fatebenefratelli.eu

10

29

37

EDITORIALE
5	 Marco Fabello o.h.

NOTIZIE DALL’ORDINE 
7	

NOTIZIE DALLA PROVINCIA 
13	 Trivolzio 20 ottobre 2025  
	  

PASTORALE DELLA SALUTE 
16	 Dignità, relazione e la sanità tra criticità e risorse
	 Maria Elisabetta Gramolini

OSPITALITÀ E SANTITÀ
21	   Dario Vermi o.h.

ETICA E OSPITALITÀ
26	 Etica della cura nella sanità	
	 Carlo Bresciani
 

OSPITALITÀ E GIUBILEO
29 	 Ospitalità  come cura responsabile della prossimità 
	 Fra Giancarlo Lapić

ARTE DI INVECCHIARE
33 	 Riflessioni di un centenario  
	 Orazio Zanetti

OSPITALITÀ E RICERCA
37 	 L’impatto dei fattori di rischio genetico nello sviluppo 
	 della malattia di Alzheimer in diverse popolazioni in 
	 tutto il mondo
39 	 ITINERARI: una rete per la salute mentale dei giovani 
	 Barbara Borroni, Roberta Rossi

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA 

Inserto
	  

TUTELA E OSPITALITÀ
41	 Tutela: dal Cammino sinodale una conferma del 
	 “cammino inarrestabile” della Chiesa italiana   
	 Emanuela Vinai



44

	  
ERBE E SALUTE

44	 Rosso nell’orto: ricordo ancora i melograni e anche 
	 i rapanelli   
	 Lorenzo Cammelli

2025 ANNO DELLA SPERANZA
48 	 Tempo di AVVENTO, tempo di SPERANZA 
	 Laura Baciadonna 
	  

RECENSIONI
50 	

DALLE NOSTRE CASE
51	

OSPITALITÀ NEL MONDO
73	 Notizie dall’Associazione U.T.A.   
	 Luca Beato o.h.

IN COPERTINA:
Papa Leone XIV in visita al nostro Ospedale 
in Perù

DIRETTORE RESPONSABILE:
Marco Fabello o.h.

SEGRETARIA DI REDAZIONE:
Laura Baciadonna

COLLABORATORI:
Carlo Bresciani, Lorenzo Cammelli, 
Orazio Zanetti, Maria Elisabetta Gramolini,  
Fra Giancarlo Lapić  , Laura Baciadonna, 
Emanuela Vinai.

CORRISPONDENTI:
Brescia: Michela Facchinetti;
Cernusco sul Naviglio: Giovanni Cervellera;
Croazia: Fra Giovanni Jemula o.h.;
Gorizia: Simone Marchesan;
Romano d’Ezzelino: Lavinia Testolin;
San Maurizio Canavese: Paola Vizzuso;
S. Colombano al Lambro: Laura Zeni;
Solbiate: Anna Marchitto. 

REDAZIONE - PUBBLICITÀ
SEGRETERIA E ABBONAMENTI:
Madonna dell’Orto, 3458 - Cap. 30121
Tel. 02 9276714
e-mail: edizioni@fatebenefratelli.eu
e-mail:  edizioni.plv@fatebenefratelli.eu

Per ricevere la rivista versa euro 13,00
C. C. Postale n. 29398203
Padri Fatebenefratelli
Via S. Vittore 12 - 20123 Milano

PROPRIETARIO - EDITORE:
Provincia Lombardo-Veneta
Ordine Ospedaliero di San Giovanni di Dio
Fatebenefratelli
Via Pilastroni 4 - 25125 Brescia
Iscrizione al R.O.C. n. 25605 del 12/05/201

GRAFICA E IMPAGINAZIONE:
Filmafir srl
di Franco Ilardo
Lungotevere de’ Cenci, 5 - 00186 Roma
Tel. 06.68.37.301
ufficiostampafbf@gmail.com

STAMPA:
Arti Grafiche Bianca & Volta srl
Via del Santuario, 2 - 20060 - Truccazzano (Mi)

FOTO:
Archivio Fatebenefratelli - Lorenzo Cammelli 
Filmafir, Raimond Spekking - Pexels Image 
Bank - Freepik Image

Associato all’Unione Stampa 
Periodica Italiana

Visto del Superiore Provinciale
Massimo Villa o.h.
il 2 dicembre 2025

ANNO LXXXIX n. 4
OTTOBRE / DICEMBRE 2025

ISSN: 0392 - 3592
FATEBENEFRATELLI NOTIZIARIO
Rivista trimestrale degli Istituti e Ospedali
della Provincia Lombardo - Veneta dell’Ordine
Ospedaliero di San Giovanni di Dio.
Registro Stampa tribunale di Milano
n. 206 del 16.6.1979 - Poste Italiane s.p.a. - 
Spedizione in Abbonamento Postale - 
D.L. 353/2003 (convertito in Legge 27/02/2004 
n° 46) art. 1, comma 1, LO/MI



54/2025

44

fra.marco@fatebenefratelli.eu

Da un anno pieno di 
contrasti

AD UN ANNO RICCO 
DI SPERANZE

Non è facile fare sintesi 
del 2025 per proiettare 
ipotetiche speranze per 
l’anno che verrà ma è 
necessario porsi in una 

posizione di un futuro di speranza per-
ché se così non fosse anche il grande 
Giubileo potrebbe brevemente sciamare.
Eravamo partiti con “L’anno della 
Speranza”; avevamo proseguito con 
“Continuità e nuova profezia”; per 
proseguire con “Preghiere e segnali di 
pace”.
Tutto era iniziato con l’ultimo ricove-
ro in ospedale di Papa Francesco cui 
ne seguì la morte con l’Anno Giubilare 
già iniziato con tutto ciò che avviene in-
torno alla elezione del nuovo Papa: con 
tante parole ovvie, critiche, reazioni po-
litiche e sociali fatte in parte in buona 
fede e in parte per partito preso, lascian-
do lo Spirito Santo nella coscienza dei 
cristiani veri e all’interno della Cappella 

Sistina dove si è fatto sentire e visto con 
l’elezione a piacevole sorpresa di Papa 
Leone XIV.
In poco tempo ha pronunciato per in-
finite volte la parola PACE ma i “gran-
di” della terra, più piccoli che mai, non 
l’hanno ascoltato. Nel Giubileo dei 
poveri è andato a pranzo con persone 
senza tetto, senza testa, senza religione, 
senza una morale imitando in ciò Papa 
Francesco confermando così quale è la 
vera Chiesa!
Il Giubileo della Speranza sta per termi-
nare, ma la Speranza deve prevalere sulle 
umane cose. Seguendo la via della Spe-
ranza sarà come un Giubileo che con-
tinua e continuerà anche per la nostra 
Provincia Religiosa che verso la fine di 
gennaio sarà chiamata a vivere uno spe-
ciale “Conclave”, che è il Capitolo Pro-
vinciale dove anche lì deve poter vivere 
lo Spirito di Dio che guidi, orienti e be-
nedica. 

EDITORIALE

Marco Fabello o.h.



6 4/2025

DALLA REDAZIONE

Clettori,
concludiamo 
q u e s t ’ A n n o 
Santo del Giu-
bileo, dedi-

cato alla speranza, non solo 
con le consuete Rubriche e 
le notizie dell’Ordine e della 
Provincia Lombardo-Vene-
ta dei Fatebenefratelli ma 
anche guardando al futuro 
che, in qualche modo, è si-
nonimo di speranza stessa.

La Rivista Fatebenefratelli 
vi accompagnerà durante 
l’arco del 2026 con il nuo-
vo Calendario che, come 
ogni anno, arriva nelle vo-
stre case e completa l’ulti-
mo numero.
“Santità e Sanità” è il bi-
nomio scelto per l’anno 
venturo.

Ogni mese è dedicato ad uno o più Santi legati alla sanità; è, un calendario che 
intende celebrare la loro santità, legata al mondo della salute.
Ciascuno con il proprio specifico patronato, è sostegno spirituale per malati, care-
giver e operatori sanitari e fonte d’ispirazione per chi vuole fare del bene.
Una breve descrizione e un’immagine per ogni “santo sanitario”, per ricordare le 
loro gesta ma anche le difficoltà proprie di ciascuna malattia e il potere della pre-
ghiera, la possibilità di poterci affidare al mistero della fede per riuscire ad avere 
conforto anche nei momenti più difficili della nostra esistenza.

Un calendario che celebra queste figure di carità e santità e mette al centro il tema 
della salute, ricordando, nelle sue ultime pagine, quanto importante sia promuo-
verla e sensibilizzare l’opinione pubblica su temi importanti quali la prevenzione, 
la disabilità e l’operato di tutti coloro che, quotidianamente, offrono cure, soste-
gno e dedizione ai malati in tutto il mondo.



74/2025

NOTIZIE DALL’ORDINE



8 4/2025

NOTIZIE DALL’ORDINE



94/2025

Il Santo Padre incontra il P. Generale con i superiori Provinciali dell’Ordine



10 4/2025

NOTIZIE DALL’ORDINE

L’Ordine Ospedaliero di San Giovanni di Dio e la Santa Chiesa sono in 
festa. Nella domenica di 28 settembre hanno emesso i primi voti sem-
plici Fra Luís Quintanilla, Fra Tiago Miranda, Fra Bálint Brenner e Fra 
Clemens Schuster.
Che per intercessione di San Giovanni di Dio e della Beata Vergine 

Maria possano continuare il loro cammino di dedizione a Dio Nostro Signore attraverso 
il servizio dell’ospitalità. Che, sull’esempio del Buon Samaritano, continuino sempre a 
vivere il servizio ai più bisognosi, l’esempio che San Giovanni di Dio ci ha insegnato 
come modo di vita.
Dopo i due anni di formazione, i quattro neo-professi sono partiti per le loro province 
di origine. Dove approfondiranno la loro formazione in base alle esigenze dell’Ordine e 
dei loro progetti di vita:

Professioni Semplici



114/2025

Fra Bálint, Provincia Europa Occidentale Fra Clemens, Provincia Europa Occidentale

Fra Tiago, Provincia Portoghese Fra Luis, Provincia Spagnola

-	 Fra Luis inizierà una formazione come operatore assistenziale a Madrid;
-	 Fra Tiago perfezionerà la sua formazione in riabilitazione e cure palliative;
-	 Fra Bálint si trasferirà a Regensburg in Germania per approfondire le sue conoscenze della 

lingua tedesca;
-	 Fra Clemens riprenderà la sua professione di infermiere in terapia intensiva a Regensburg; 
In tutti e quattro i cammini si riflette il carisma ricco e vibrante dei Fatebenefratelli in Europa.



12 4/2025

NOTIZIE DALL’ORDINE

Sotto il titolo di Missionari di Speranza tra i popoli si è tenuto in tutto l’Ordine e 
nella Congregazione Ospedaliere del Sacro cuore di Gesù la “Settimana di 
preghiera”.
Il motto “Missionari di speranza tra i popoli” ci ricorda la nostra vocazione di es-
sere portatori di speranza attraverso l’Ospitalità che ci definisce e ci identifica.

Siamo chiamati ad essere una presenza misericordiosa tra gli uomini e le donne bisogno-
se del nostro tempo. Gesù ci invia a continuare il suo ministero di speranza, chinandoci 
come il Buon Samaritano “davanti a ogni persona povera, afflitta, disperata ed oppressa 
dal male, per versare sulle sue ferite l’olio della consolazione e il vino della Speranza (Mes-
saggio del Papa per la XCIX Giornata Missionaria Mondiale 2025).
La preghiera si è svolta nella settimana di ottobre sotto questi titoli:

Lunedì 13 ottobre: Speranza viva punto di partenza.
Martedì 14 ottobre: Identità missionaria – Identità Cristiana
Mercoledì 15 ottobre: Ravvivare la Speranza in un mondo oppresso da fitte 
ombre.
Giovedì 16 ottobre: Continuatori del ministero di Speranza di Gesù.
Venerdì 17 0ttobre: Ospitalità: lo stile di Dio.
Sabato 18 ottobre: Accogliere il grido dell’umanità: camminare con il Signore 
per le vie del mondo.
Domenica 19 ottobre: Essere artigiani di Speranza.

La partecipazione allo stesso carisma dell’Ordine dei Fatebenefratelli e della Congrega-
zione delle Suore Ospedaliere del Sacro Cuore di Gesù costituisce una famiglia in cui 
celebriamo la fede, ci sentiamo e viviamo come fratelli e compiamo la missione comune 
di servire i malati e i bisognosi.

La Settimana Missionaria 
Ospedaliera dell’Ordine 

CON LE SUORE 
OSPEDALIERE DEL 

SACRO CUORE DI GESÙ



134/2025

NOTIZIE DALLA PROVINCIA

P siove, a Trivolzio, ed è lunedì.
Un lunedì che non apre solo la settimana ma i lavori del 138° Capitolo 
Provinciale.
Da Roma è venuto anche il Consigliere Generale Fra Joaquim Erra y 
Mas per compiere con noi il cammino che ci porterà alla celebrazione 

del Capitolo; per il momento con noi calpesterà l’asfalto bagnato di quelle strade 
che san Riccardo Pampuri percorse tante volte per arrivare nella chiesa del paese. 
Presso la RSA San Riccardo Pampuri, arrivati da tutti i Centri della Provincia, Reli-
giosi e Collaboratori si mettono in ascolto, con tutti i propri dubbi, che li urtano ad 
ogni piè sospinto, sul presente e sul futuro.
Prende la parola il Superiore Provinciale: chiarisce bene la realtà della Provincia. 
E poi Fra Joaquim condivide i suoi pensieri: “Lasciamoci illuminare dallo Spirito 
Santo. Dio ha un sogno per noi. Voi non avete solo una storia da ricordare e da 
raccontare, ma una grande storia da costruire! Ciò che ci viene chiesto è di essere 
persone dello Spirito. Questo non è un momento di disperazione, ma una chiamata 
a ricominciare daccapo. Per continuare ad andare avanti nella fedeltà allo Spirito, 
concentriamoci sul nostro essere identità come religiosi, professionisti ospedalie-
ri… Alla luce delle Dichiarazioni del Capitolo Generale… espandiamo la tenda 
dell’Ospitalità. – Queste le diverse provocazioni del suo intervento.
E mentre il Consigliere Generale sta parlando, eccoli i dubbi che si affacciano in-
discreti: “Vedremo davvero dei cambiamenti? Quanto sarà visibile l’impronta capi-
tolare nella realtà quotidiana?” Per queste domande una sola risposta: “Speriamo 
abbastanza”.
Abbastanza cambiamenti perché i Centri continuino ad essere al passo con i tempi; 

Trivolzio
20 0TT0BRE 2025

Giornata Giubilare della Provincia Lombardo Veneta
Apertura dei lavori precapitolari del  

138° Capitolo Provinciale



14 4/2025

NOTIZIE DALLA PROVINCIA

volti abbastanza “nuovi” nella testimonianza dell’Ospitalità, perché chi dona il ca-
risma è Novità perenne per gli uomini; abbastanza visibile dovrà essere l’impronta, 
perché nessuno è autorizzato a non lasciarne.
Ecco, ci alziamo e ci prepariamo ad uscire dall’RSA. In processione si prega, anche 
se ogni tanto la mente si distrae per capire in quanti siamo, a camminare davvero, o 
si perde il ritmo del passo se lo sguardo si sofferma su particolari non determinanti 
per quanto siamo stati chiamati a fare. In chiesa arriviamo tutti: arriveremo dapper-
tutto, insieme. Inizia la solenne concelebrazione presieduta dal Superiore Provin-
ciale Fra Massimo Villa. Vi concelebrano il parroco di Trivolzio, alcuni sacerdoti 
cappellani delle nostre Case e i nostri religiosi sacerdoti. Gli interventi hanno come 
argomento di riflessione l’Anno Giubilare e il prossimo Capitolo Provinciale. Siamo 
nella Chiesa Parrocchiale ma proprio lì accanto si trova il Santuario di san Riccardo 
Pampuri ed è proprio lì, naturalmente che al termine della S. Messa si volge il cuore 
e la mente di tutti, attorno a quell’urna, a toccarla, baciarla, a cercare di rubare il 
dono di una grazia, a invocare la salute di qualche malato, l’assestamento di qualche 
famiglia alla deriva, ad invocare il dono della pace, a donare alla Provincia e all’Or-
dine nuove fresche vocazioni per espandere il Carisma dell’Ospitalità.

GRUPPO 1
TESTIMONIANZA E 
TRASMISSIONE DEL CARISMA 
NELLA GOVERNANCE  
E NELLA GESTIONE

1.	 Referente: Renzo Baldo
2.	 Fra Gian Carlo Lapic’
3.	 Fra Gennaro Simarò
4.	 Maristela Sakic
5.	 Piergiorgio Sammartino
6.	 Luca Mauro
7.	 Jarno Limido
8.	 Danilo Russo
9.	 Giuseppina Assi
10.	 Gian Marco Giobbio

GRUPPO 2
TESTIMONIANZA E 
TRASMISSIONE DEL CARISMA 
NEL PRENDERSI CURA 
SECONDO UN MODELLO 
ATTUALE DI CURA INTEGRALE

1.	 Referente: Michela Facchinetti
2.	 Fra Dario Vermi
3.	 Fra Giovanni Gemula
4.	 Simone Marchesan
5.	 Laura Zorzella
6.	 Dante Viotti
7.	 Alessandro Rega
8.	 Marco Brunello
9.	 Samuele Rossoni
10.	 Carlo Sirtori

Questa è la formazione dei gruppi di lavoro di tutta la Provincia chiamati a condividere  e a 
proporre proposte di lavoro al Capitolo Provinciale attraverso la costruzione dei contributi in 
uno “strumentum laboris”.



154/2025

GRUPPO 3
TESTIMONIANZA E 
TRASMISSIONE DEL CARISMA 
NELLE REALTÀ EMERGENTI

1.	 Referente: Francesca Simonini 
2.	 Fra Massimo Villa
3.	 Fra Angelo Sala 
4.	 Federico Abate
5.	 Marco Mariano 
6.	 Antonio Salvatore
7.	 Annamaria Rossetti
8.	 Moro Giada
9.	 Marco Tosolini
10.	 Daniel Tognoli

GRUPPO 4
NELL’AMBITO DELLA VITA 
RELIGIOSA, TESTIMONIANZA E 
TRASMISSIONE DEL CARISMA 
NELLA RISCOPERTA DELLE 
RADICI DELLA NOSTRA 
IDENTITÀ

1.	 Referente: Giuliano Binetti 
2.	 Fra Marco Fabello
3.	 Fra Salvino Zanon
4.	 Suor Giacinta 
5.	 Suor Marcellina
6.	 Massari Sonia
7.	 Clemencia Capois
8.	 Elisa Capotorto

GRUPPO 5
NELL’AMBITO DELLA VITA 
RELIGIOSA, TESTIMONIANZA E 
TRASMISSIONE DEL CARISMA 
NELLA FORMAZIONE E 
NELLA VITA CONSACRATA 
OSPEDALIERA

1.	 Referente: Giovanni Cervellera 
2.	 Fra Valentino Bellagente
3.	 Fra Sergio Schiavon
4.	 Fra Lucas
5.	 Suor Alfonsa
6.	 Suor Claudiette
7.	 Don Matteo
8.	 Marzia Pecora

GRUPPO 6
NELL’AMBITO DELLA VITA 
RELIGIOSA, TESTIMONIANZA E 
TRASMISSIONE DEL CARISMA 
NELLA MALATTIA E NELL’ETÀ 
ANZIANA

1.	 Referente: Manuela Pitzanti 
2.	 Fra Innocenzo Fornaciari
3.	 Fra Anselmo Parma
4.	 Fra Eliseo Paraboni 
5.	 Fra Guido Zorzi
6.	 Madre Superiora San Colombano
7.	 Madre Superiora Natalia Julia da 
	 Costa
8.	 Bianchi Attilia



16 4/2025

PASTORALE DELLA SALUTE

Difesa della dignità anche nella sofferenza e allarme sulla grave carenza di 
posti letto negli hospice, spesso trascurati dalle Regioni. Nell’intervista a 
don Massimo Angelelli, direttore dell’Ufficio Nazionale per la pastorale 
della salute della Conferenza Episcopale Italiana (Cei), viene ribadita la 
cura della dimensione spirituale di tutte le persone in ogni fase dell’e-

sistenza ed evidenziato il ruolo profetico della Chiesa su maternità surrogata e farmaci 
bloccanti la pubertà. 
Sullo sfondo, non mancano alcune note di cui tener conto: l’evoluzione positiva nei codici 
deontologici, dove la relazione e i gesti di cura sono essenziali, e l’intelligenza artificiale 
in sanità, vista quale strumento utile se in mano a medici altamente formati e capaci di 
leggere in maniera critica le risposte della macchina. Per il direttore, è da escludere catego-
ricamente che le relazioni umane, come l’assistenza spirituale, possano essere delegate ad 
avatar o cloni.

L’Associazione Luca Coscioni ha appena lanciato “Oggi scegli tu”, una campa-
gna di sensibilizzazione sulla legge che ha introdotto in Italia il testamento bio-
logico, con l’obiettivo di informare i cittadini sul diritto, sancito dalla legge 22 
dicembre 2017, n. 219 (DAT), di decidere in anticipo come essere curati. Era ne-
cessaria questa campagna?
Questa campagna rappresenta la conferma del fallimento dal punto di vista comunicativo 
del percorso delle Disposizioni anticipate di trattamento (Dat). A distanza di otto anni 
dalla legge, quasi nessuno ha scritto le proprie disposizioni anticipate di trattamento per-
ché, come abbiamo sottolineato lungo questo periodo, è molto difficile per una persona 
stabilire ora per allora quali saranno i desideri, le condizioni e le scelte. La ragione di questa 
difficoltà risiede nel fatto che ognuno di noi, nel corso della propria vita, ha delle esperien-
ze e delle situazioni che gli fanno cambiare completamente opinione. Sono le diverse età 

La centralità della dimensione spirituale e le macchine intelligenti sono al 
centro dell’intervista a don Massimo Angelelli, direttore Ufficio Nazionale 
per la pastorale della salute (Cei)

Dignità, relazione e la sanità  
TRA CRITICITÀ E RISORSE

Maria Elisabetta Gramolini



174/2025

Dignità, relazione e la sanità  
TRA CRITICITÀ E RISORSE

della vita, le diverse condizioni che cambiano completamente gli scenari. Se prendiamo 
un ragazzo di venti anni, probabilmente dirà che non vuole vivere nemmeno un giorno di 
sofferenza nella vita. Ma se ne parlo con le persone che sono realmente nel tratto finale 
della vita, da loro saprò che vogliono dignità nella sofferenza, cosa che, per esempio, av-
viene negli hospice.

In Europa, secondo una recente revisione di letteratura, la cura del bisogno spi-
rituale è “la meno sviluppata e la più trascurata”. Anche secondo lei c’è poca at-
tenzione?
Per ciò che riguarda i 26 hospice cattolici in Italia posso dire che in ogni struttura c’è un 
cappellano e la dimensione spirituale è tenuta in altissima considerazione proprio perché 
è quello che li distingue dalle altre reti sanitarie. In questi hospice la dimensione spirituale 
è centrale per il percorso di fine vita terrena. Anche negli altri hospice, pubblici e privati, 
cerchiamo di assicurarci che ci sia un assistente spirituale religioso, secondo il modello 
originale di Cicely Saunders.

Il problema delle liste d’attesa in generale è un problema gravissimo. La richiesta 
di accesso agli hospice è altrettanto presente? 
È un problema assolutamente reale e sappiamo che in alcune Regioni non sono stati 
attivati nemmeno i posti letto minimi stabiliti dalla legge. Quando abbiamo lavorato per 
la loro apertura c’è stato detto da parte di alcune Regioni italiane che non c’era interesse. 
I posti a disposizione non sono sufficienti, 
andrebbero potenziati. 

Cambiando tema, pochi giorni fa alla 
Assemblea delle Nazioni unite è stato 
illustrato un report sulla maternità sur-
rogata ed è stato ribadito il fatto che sia 
una forma di mercificazione, una consi-
derazione in linea con quella della Cei.
Una volta che la società civile abbandona 
l’approccio ideologico e affronta le cose con 
serietà e con il loro nome, è facile trovarsi 
in accordo su molte posizioni di buon senso. 
Non sono dunque sorpreso. Come non sono 
sorpreso dal fatto che l’utilizzo di sostanze 
come la triptorelina, il farmaco bloccante del-
lo sviluppo della pubertà. Abbiamo detto più 
volte che fosse assolutamente inopportuno 
erogare questi farmaci a dei giovani durante 



18 4/2025

il proprio sviluppo adolescenziale. Adesso anche 
alcune nazioni, tra le prime che l’hanno adottato 
nel Nord Europa, hanno deciso di fare marcia in-
dietro. La Chiesa continua ad avere questo ruolo 
profetico che richiama le coscienze a un utilizzo 
opportuno della scienza e dei farmaci oltre ogni 
ideologia.

Si inizia a fare integrazione nei percorsi assistenziali di membri dell’équipe sa-
nitaria con le competenze professionali necessarie e a fare leva sul valore della 
relazione?
Leggo un cambiamento importante in corso. Il ruolo dell’assistenza spirituale e religiosa 
all’interno dei percorsi di cura è evidentemente un elemento costitutivo della cura stessa, 
ma anche per il fatto che la fatica dei curanti, la fatica che fanno a gestire e sostenere i 
carichi di lavoro passa anche attraverso una fatica relazionale. In questo, spesso veniamo 
coinvolti in percorsi di formazione perché abbiamo individuato uno dei punti salienti dei 
percorsi necessari per il bene dei curanti e dei curati. L’importanza di questi argomenti è 
entrata pesantemente nella revisione di molti codici deontologici delle professioni sanita-
rie. Quest’estate è stata approvata la revisione del Codice deontologico degli infermieri, a 
cui ho contribuito nell’equipe di esperti. È stato fatto un passaggio fondamentale perché 
sono stati invertiti due termini. Prima si diceva che la comunicazione fosse tempo di cura, 

poi che la relazione è tempo di 
cura. Ora, nel Codice c’è scritto 
che i gesti di cura generano rela-
zione. Mi sembra un’inversione 
assolutamente interessante per-
ché significa che ogni momento 
di cura con il paziente, anche il 
gesto meccanico, costruisce un 
elemento della relazione.

La Pastorale della salute 
sta riflettendo sull’impatto 
dell’intelligenza artificiale in 
sanità, valutandone i rischi e 
le opportunità per la perso-
na?
Sì, certo e lo facciamo consi-
derando l’intelligenza artificiale 
come uno strumento. Come 

PASTORALE DELLA SALUTE

La Chiesa continua 
ad avere un RUOLO 
PROFETICO che 
richiama le coscienze 
a un UTILIZZO 
OPPORTUNO della 
SCIENZA e dei 
farmaci oltre  
ogni ideologia



194/2025

tale, è figlia della capacità dell’uomo di creare strumenti con grandissimo interesse perché 
tutti i cambiamenti e tutte le evoluzioni nell’ambito della ricerca scientifica e della medicina 
sono assolutamente interessanti. Non possiamo non riflettere sul fatto che, come ogni 
strumento, va definita la sua funzione e va utilizzato in maniera intelligente. Detto questo, 
quando siamo passati dalle lastre fotografiche alle risonanze magnetiche digitali abbiamo 
fatto un salto di qualità assoluto perché lo strumento permetteva di vedere meglio di pri-
ma, ponendo più attenzione alla salute delle persone. Con l’intelligenza artificiale siamo 
praticamente di fronte a un passaggio analogo, in cui però ci sarà sempre la persona che 
deve leggere e valutare la risposta della macchina. La mia preoccupazione è quale livello 
di criticità avrà il medico nei confronti della macchina. Solo un medico molto formato e 
professionale potrà mettere in discussione la macchina per capire se è giusto o sbagliato 
ciò che propone. Per fare questo bisognerà creare delle condizioni di formazione e lavoro 
tali da rendere il medico sufficientemente pre-
parato a gestire questi nuovi strumenti, altri-
menti avremo un medico che è condizionato 
dalle scelte della macchina. 

Ci potrà essere un avatar che faccia da as-
sistente spirituale prima o poi?
No, credo che tutte le necessità dell’uomo, le 
necessità antropologiche, non possano essere 
sostituite con dei cloni. D’altronde alla macchi-
na deleghiamo quello che non sappiamo fare o 
che non abbiamo voglia di fare. Non le dele-
gheremmo mai il piacere. Abbiamo costruito 
macchine che scavano i tunnel perché quella 
è un’attività faticosa. Ma il piacere lo vogliamo 
vivere in prima persona. Ecco, le relazioni de-
vono portare qualcosa di buono, di bello, di co-
struttivo. Non possiamo delegarle alle macchi-
ne perché le relazioni poggiano sulle persone.

Quali sono i prossimi appuntamenti della Pastorale della salute?
Il 7 dicembre promuoviamo un concerto a Roma presso le Corsie Sistine che rappresenta 
la seconda tappa del cammino iniziato lo scorso anno: dopo “Il viaggio di Maria”, prosegui-
remo con “l Magnificat di Maria” che rientra nel filone della Pastorale della vita nascente che 
stiamo portando avanti. Da qui alla fine dell’anno, avvieremo il corso di formazione per 
Cappellani di prima nomina. La nuova tendenza segnalata vuole che ci siano sacerdoti che, 
dopo un lungo servizio in parrocchia, chiedono di vivere un ministero diverso, più con-
centrato sulla cura della persona. Questo ci fa molto piacere, è un segnale estremamente 

Solo un MEDICO 
MOLTO FORMATO 
potrà mettere 
in discussione la 
MACCHINA; bisognerà 
creare delle condizioni 
tali da renderlo 
sufficientemente 
preparato, altrimenti 
avremo un medico che 
è CONDIZIONATO 
dalle SCELTE DELL’AI



20 4/2025

interessante. A metà gennaio, inoltre, pro-
muoveremo un evento internazionale in 
cui verrà presentato il Rapporto HESRi 
dell’OMS sulle povertà sanitarie in Euro-
pa: verrà presentato ai vescovi europei in 
anteprima grazie alla collaborazione con 
il Consiglio delle Conferenze Episcopali 
Europee (CCEE). Saranno rappresentate 
oltre 30 nazioni.  

La fine dell’anno giubilare che parole 
lascia?
In particolare ricorderemo con piacere i 
giorni del Giubileo della salute anche un 
Giubileo molto particolare, direi unico, 
quello sulla salute mentale. Ricorderemo 
che Papa Francesco ci venne a salutare in 
carrozzina. La sua fu una presenza molto 

apprezzata e paterna, capimmo in seguito che erano i suoi ultimi giorni di vita. 

Si è tenuto ad Assisi l’annuale 
convegno AIPaS (Associazione 
Italiana Pastorale della Salute) nei 
giorni 6-9 ottobre che ha trattato i 
principali aspetti della Pastorale della 
Salute anche nel contesto dell’anno 
Giubilare. 
È stato anche un anno di transizione 
poichè si è proceduto anche 
al  rinnovo delle responsabilità 
all’interno dell’Associane.
Al termine dei lavori questi sono stati 
gli eletti:
-	 Presidente: Padre:  
	 P. DANILO MOZZI
-	 Vice Presidente: 
	 P. ADRIANO MORO
-	 Segretaria: 
	 SUOR MARIA CAPPELLETTO
-	 Tesoriere: 
	 GIAN LUCA FRANCINI

NUOVI CONSIGLIERI
-	 Gian Antonio Dei Tos
-	 P. Danio Mozzi
-	 P. Segio Palumbo
-	 Giuseppina Vallone
-	 Diacono Mario Florio
-	 P. Alfredo Tortorella

MEMBRI DI DIRITTO:
Frati Cappuccini: Fra Gianni 
Grossele,
Frati Minori: Fra Rino Bernardini,
Padri Camilliani: P. Adriano Moro
Fatebenefratelli: Fra Lorenzo Gamos
Sacerdoti Diocesani / Diaconi 
Permanenti: Don Federico Fabris
Laici: Gian Luca Francini,
Suore: Suor Maria Cappelletto,
Past Presidente: Don Isidoro 
Mercuri Giovinazzo.

CONVEGNO NAZIONALE AIPaS 
ASSISI 6-9 OTTOBRE 2025



214/2025

OSPITALITÀ E SANTITÀ

Antonio Filippini nasce a Brescia nella Parrocchia di S. Alessandro dai 
coniugi Giovanni e Marietta Lanzi il 20 dicembre 1863, e secondo la 
consuetudine di moltissime famiglie cristiane gli venne amministrato il 
battesimo il giorno successivo. Rimasto orfano, viene educato nei prin-
cipi cristiani, apprende il mestiere del falegname che esercitò con perizia 

in vari luoghi. Svolse come previsto in quel tempo anche il servizio militare. Si dilettava 
di ciclismo e un brutto giorno, precipitò malamente a terra da uno di quegli antidiluviani 
“bicicli” del tempo. A causa di questa caduta venne ricoverato nell’ospedale della città 
tenuto dai Fatebenefratelli (Ospedale S. Orsola).
L’incontro con i religiosi ospedalieri risvegliò in lui i germi di vocazione che già abita-
vano nel suo cuore, probabilmente seminati durante la sua permanenza presso l’Istituto 
Artigianelli del Piamarta, per apprendere il mestiere di falegname. Infatti, fu proprio il 
Piamarta, ora san Giovanni Piamarta, Fondatore della Congregazione della Sacra Fami-
glia di Nazaret, che gli scrisse la lettera di presentazione all’Ordine Ospedaliero di San 
Giovanni di Dio.
Così scriveva il Piamarta al Superiore dell’Isola Tiberina: “Rev.mo Padre Superiore. Accompa-
gno assai di buon grado con due parole il mio carissimo Filippini Antonio che aspira a diventare religioso 
di codesta tanto benemerita Comunità.  È un giovane di carattere ardente, una vera tempra bresciana, 
vogliosissimo di dedicarsi per la gloria di Dio e per la salute del prossimo. V.R troverà in esso un carattere 
assai schietto e che le si porgerà docilissimo; avrà bisogno del suo compatimento, ma vinte le prime difficoltà 
ritengo abbia a riuscire un santo religioso. Colgo ben volentieri l’occasione per riverirla con ogni sentimento 
e professarmi di V.P. Rev Obbl. Oss.mo in G.C. Piamarta Giovanni”.
Anche il can. Giovanni Arcioni, arciprete parroco della cattedrale di Brescia, scriveva sul 

Dario Vermi o.h.
Postulatore Generale

Fra Alepio Filippini 
1863 - 1952 

CONTAGIATO DALLA 
SANTITÀ

Una vita consumata al servizio dei malati



22 4/2025

suo conto: “Appartenente all’Oratorio maschile di questa 
parrocchia come regolatore, ebbe sempre a comportarsi lodevo-
lissimamente sia sotto l’aspetto morale che religioso”. Un’al-
tra dichiarazione lodevole, venne rilasciata dal Direttore del 
Pio Luogo Orfani della Misericordia, così scriveva: L’orfano 
F.A. nel tempo che dimorò nel pio Luogo, che fu dal 1875 
al 29 giugno 1882, tenne sempre una condotta degna di lode 
dimostrando attività e zelo al lavoro nell’arte di falegname 
nella quale era ammaestrato”. Anche il Piamarta aggiun-
se: “Il giovane Filippini Antonio falegname, nei tre anni che 
dimorò in questo Istituto come convittore e lavorante, cioè dal 
1887 al a tutto il 1889 mantenne una condotta lodevole sotto 
ogni aspetto”. 
Con queste solide credenziali Antonio Filippini en-
trò come postulante il 26 maggio 1896 a trentatré 
anni all’Isola Tiberina e il 15 agosto veniva vestito 
dell’abito da oblato, ricevendo il nome religioso di 
Fra Alipio in onore del santo Vescovo di Tagaste, 

discepolo ed amico del grande S. Agostino. Il 13 dicembre poteva entrare in noviziato e 
dopo l’anno canonico emetteva i voti religiosi il 19 dicembre 1897. Nell’Ordine lavorò 
sempre senza mai concedersi riposo. Svolse la maggior parte del tempo della sua vita reli-
giosa all’Ospedale Calibita Isola Tiberina di Roma, dando sempre il fruttuoso esempio di 
carità nell’assistenza ai malati nei quali vedeva il Signore. Dedico ben 55 anni nel servizio 
ai malati fino a quando la salute glielo permise, incontrando definitivamente il Signore il 
12 dicembre 1952.
Tra Fra Alipio era conosciuto come un frate umile, sempre disponibile verso i malati. Si 
alzava la mattina alle ore 5:00 come gli altri confratelli e andava subito in corsia a prestare 
servizio ai suoi infermi, allora vecchi e cronici. Si occupava dei lavori più umili: svuotava le 
sputacchiere, i vasi da notte, sempre attento ad ogni necessità dei malati. Poi partecipava 
alla Messa che veniva celebrata nel magnifico altare della sala di degenza. Sapeva accostar-
si ai malati con tatto ed aveva il dono della simpatia riuscendo a portare conforto a tutti. 
Passava dalla cura diretta dei malati alle pulizie della sala con tanta normalità e semplicità. 
I lavori più pesanti e nauseanti li riservava per sé. Quando i novizi e la Comunità anda-
vano in coro per l’esame di coscienza, in refettorio per il pranzo e quindi a ricreazione, 
rimaneva con i malati: le preghiere le faceva per conto suo privatamente. Finita la mensa 
comune, si recava in refettorio, mangiava e tornava in corsia: qualche lettura poiché gli 
piaceva tanto leggere libri ascetici, riviste e anche giornali che poi ne faceva uso nelle sue 
riflessioni e conversazioni con i medici ed i confratelli. Durante l’estate si concedeva un 
po’ di riposo in stanza o sul tavolo dell’infermeria della piccola medicheria della corsia. In 
serata, distribuiva la cena ai malati, seguiva poi la preghiera del rosario insieme ai malati 

OSPITALITÀ E SANTITÀ

Fra Alepio Filippini 



234/2025

in corsia; quindi, si riscaldava un po’ di latte e caffè e faceva una sobria cena. Raramente 
scendeva in refettorio per prendersi una minestra. Oppure scendeva in refettorio per fare 
la lettura spirituale ad alta voce mentre i confratelli cenavano. Fra Alipio passò tutta la sua 
vita da religioso sempre in ospedale senza mai uscire. Un giorno il Superiore lo obbligò 
ad uscire dall’ospedale, i confratelli si accorsero che non aveva neppure il tipico cappello 
“saturno” che normalmente mettevano i religiosi quando uscivano per strada e non ave-
va neppure un paio di scarpe decorose e un abito adeguato. Poco dopo, un acquazzone 
lo costrinse a tornare indietro. Commentando il fatto, rideva e, con la sua ironia, ripeteva 
che faceva bene a non uscire, che quello era un segno del cielo per avvisarlo di non uscire 
mai, che il passeggio era per lui cosa superflua e inutile. La sua esistenza era consumata 
nella carità vera, alimentata da quello spirito soprannaturale tipico degli uomini di Dio. 
Una volta domandò a un novizio: “Voi temete Dio? Come?... – rispose il novizio stupito. 
Si capisce che lo temo!... Io non lo temo… lo amo – rispose Fra Alipio. È questo il tipico 
linguaggio di chi è vicino a Dio, di chi fa della carità la manifestazione della sua unione 
con Dio; certamente un privilegio soprannaturale. 
Fra Alipio era piuttosto schivo, viveva in ospedale in silenzio in una forma quasi invisibi-
le, tuttavia si sentiva la sua presenza. Interessante è l’aneddoto riportato da un testimone. 
Si attendeva di decorare la volta della cappellina e sorse l’idea di raffigurare San Bernardo, 
uno dei quattro dottori mariani. L’artista ebbe l’idea disegnare il volto di san Bernardo 
con il volto di Fra Alipio, senza che egli sapesse nulla di questa iniziativa. A cose fatte, 
Fra Alipio fu invitato a vedere l’opera e a dire se, per caso, non ci ritrovava una certa as-
somiglianza con sé stesso. Venne, ripulì gli occhiali se li assestò sul naso e, in fine disse: 
“Non sapevo mica che S. Bernardo facesse lo stracciarolo…”. Era sempre brillante nella sua ironia 
e capace di sdrammatizzare ogni situazione spiacevole. Terminò la sua vita a 89 anni, 
dei quali 55 passati al servizio dei più bisognosi. Una vita profumata di santità, probabil-
mente acquisita dal santo sacerdote bresciano san Giovanni Piamarta che il nostro Fra 
Alipio ebbe l’opportunità di conoscere bene e imparare la via umile della sanità. Il nostro 
confratello è stato il santo della porta accanto, così come soleva dire papa Francesco. 
Una persona normale che ha fatto della sua esistenza un dono ai fratelli poveri e malati 
sull’esempio di san Giovanni di Dio. 

BEATO ENRIQUE BELTRÁN LLORCA, novizio
Nacque a Villarreal (Castellón), il 14 novembre 1899 da Ramón Beltrán Rehmunt, di pro-
fessione saldatore, e Concepción Llorca Artels, una coppia cristiana di medio livello eco-
nomico, i quali ebbero sei figli: quattro maschi e due femmine. Fu battezzato due giorni 
dopo la nascita, il 16 novembre 1899, con il nome di Enrique. Il vescovo di Tortosa, Pe-
dro Rocamora, gli amministrò il sacramento della cresima. Frequentò la scuola dei Padri 
Francescani a Villarreal, dove acquisì una buona formazione ed educazione; fu stretta-
mente legato a varie associazioni cattoliche: il Terz’Ordine di San Francesco, la Congre-
gazione dell’Immacolata Concezione, l’Adorazione notturna, partecipando assiduamente 



24 4/2025

ad esse e adempiendo alle pie pratiche e funzioni 
religiose. Fu anche sacrestano del santuario di San 
Pascual Baylón, incarico che svolse con zelo e pietà. 
Era un giovane di buon carattere, con buoni amici, 
affabile e compassionevole per la sensibilità verso i 
bisognosi e i poveri, che aiutava al meglio delle sue 
possibilità. Questo lo dispose alla vocazione ospe-
daliera. Molto assorbito dai suoi impegni devozio-
nali, decise infine di ascoltare la sua voce interiore e, 
all’età di trentasei anni, chiese di entrare nell’Ordine 
Ospedaliero di San Giovanni di Dio. Il 7 dicembre 
1935 entrò nel Postulandato dell’Ordine a Sant Boi 
de Llobregat, insieme ad un suo amico, il Beato Do-
mingo Pitarch. Il 6 marzo 1936 a Calafell prese l’abi-
to assumendo il nome di Fra Enrique. Quattro mesi 
dopo, dal 23 al 30 luglio, a Calafell cambiò il clima. 
Venne incendiata la chiesa del paese, l’atmosfera nel 
sanatorio era molto tesa, con perquisizioni, minacce, 

rimozione di segni religiosi, ecc. Infatti, nel pomeriggio del 25 luglio, i miliziani preteso 
le chiavi per prendere possesso del sanatorio, mentre i religiosi avrebbero continuato il 
loro servizio fino all’arrivo di altro personale. Il 30 luglio, giorno della partenza dall’O-
spedale, la Messa venne celebrata molto presto al mattino e tutti i religiosi ricevettero la 
comunione. Verso mezzogiorno lasciarono la Casa in due gruppi. Il Beato Enrique si 
recò alla stazione di San Vicente con il superiore, il Beato Julián Carrasquer, il quale alla 
partenza intonò, cantando, il Magnificat e tutti cantarono con lui. Arrivati alla stazione 
furono portati nella vicina città di Vendrell e poi, in un furgone, verso Barcellona. Duran-
te il viaggio il Beato Corres disse loro: “Figlioli, ora ci uccideranno; fate un atto di contrizione, vi 
darò l’assoluzione”, e diede a tutti l’assoluzione sacramentale. Un chilometro e mezzo dopo 
Calafell, molto vicino alla fattoria chiamata “Corral del Rión”, furono costretti a scendere 
dal furgone. Schierati accanto al fosso, uno di loro gridò: “Viva Cristo Re!”, che fu gridato 
da tutti, e verso le sei o le sette di sera furono uccisi quattordici Fratelli di San Giovanni 
di Dio, tra cui il Beato Enrique Beltrán. 
Il Beato aveva trentasette anni quando morì ed era novizio da quasi cinque mesi come 
fratello di san Giovanni di Dio. I vicini di Calafell raccolsero i cadaveri lo stesso pomerig-
gio e li portarono al cimitero, dove furono sepolti tutti insieme il giorno seguente. I suoi 
resti mortali si venerano nella chiesa del “Parc Sanitari Sant Joan de Déu”, di Sant Boi de 
Llobregat, Barcellona.

Martirio: 30 luglio 1936. 
Beatificazione: 25 ottobre 1992.
Memoria Liturgica: 25 ottobre. 

OSPITALITÀ E SANTITÀ

Beato Enrique Beltrán Llorca



254/2025

BEATO LEANDRO ALOY DOMENECH
Nacque a Bétera (Valencia), il 16 novembre 1872 da 
Mariano e María, fu battezzato nella chiesa parroc-
chiale della Purísima Concepción di Bétera, pren-
dendo il nome di José; ricevette il sacramento della 
cresima nella stessa chiesa, dalle mani del vescovo 
di Maiorca, monsignor Jacinto María Cervera, nel 
1886. Frequentò la scuola locale con buoni risultati 
e visse nella casa paterna fino all’età di ventiquattro 
anni quando, dopo aver fatto domanda per entrare 
nell’Ordine Ospedaliero, venne accettato. Dopo al-
cuni mesi di esperienza, ricevette l’abito nel 1897, 
entrando nel noviziato canonico e ricevendo il 
nome di Fra Leandro. Un anno dopo, il 19 marzo 
1898, emise la professione temporanea e i voti so-
lenni il 20 dicembre 1903. Oltre ad appartenere per 
un breve periodo alla comunità di Carabanchel Alto 
(1900-1901), la casa in cui si trovò più a suo agio fu 
forse quella di Ciempozuelos, dove fu responsabile della fattoria, dell’orto, della cantina e 
dei magazzini, ricoprendo per due volte il ruolo di vice-priore (1904-1907 e 1916-1920). 
In questo periodo si adoperò con particolare zelo affinché le infermerie fossero davvero 
efficienti e aggiornate per fornire una migliore assistenza ai malati. Ha trascorso gli ultimi 
anni della sua vita nell’Ospedale pediatrico San Juan de Dios di Valencia, responsabile 
della dispensa e della preparazione del cibo per i malati e i Fratelli. Nel 1909 fece parte 
della Comunità di fondazione di Cholula in Messico. La città di Valencia, e in particolare 
le città marittime di Grao, Cabañal e Malvarrosa, vissero mesi di grande tensione dopo le 
elezioni generali del febbraio 1936, con saccheggi, distruzioni, incendi, ecc. e omicidi, so-
prattutto di natura religiosa. L’Ospedale infantile di san Giovanni di Dio de La Malvarro-
sa non fu risparmiato, poiché i miliziani comunisti se ne impadronirono il 23 luglio 1936; 
i religiosi rimasero ai loro ordini e furono infine assassinati (il 7 agosto 1936 e il 4 ottobre 
1936). Così, il 4 ottobre, domenica, dopo aver trascorso l’intera giornata in ospedale, in 
un momento in cui si era già ritirato per riposare, il Servo di Dio Fra Leandro, come gli 
altri membri della comunità, venne tirato giù dal letto e, dopo un breve interrogatorio 
farsa, gli venne ordinato di salire su un’auto e di essere portato sul luogo del sacrificio. 
Quando Fra Leandro morì, aveva sessantaquattro anni e aveva vissuto trentotto anni 
come Fratello Ospedaliero. I suoi resti sono venerati nella chiesa del “Parc Sanitari Sant 
Joan de Déu”, de Sant Boi de Llobregat, Barcellona. 

Martirio: 4 ottobre 1936.
Beatificazione. 13 ottobre 2013.
Memoria Liturgica: 25 ottobre.

Beato Leandro Aloy Domenech



26 4/2025

ETICA E OSPITALITÀ

C’è un mito greco che mi pare molto significativo per la tematica 
che vorrei affrontare in questo articolo. Si tratta appunto del mito 
di “Cura”.
Un giorno la “Cura”, attraversando un fiume, vide del fango argilloso; so-
vrappensiero lo raccolse e cominciò a dargli forma. Mentre rifletteva su ciò che 

aveva fatto, si avvicinò Giove e “Cura” gli chiese di dare lo spirito di vita a ciò che aveva fatto; Gio-
ve acconsentì volentieri. Ma quando essa volle dare il suo nome alla sua opera, Giove glielo proibì 
e volle che fosse imposto il proprio nome. Mentre “Cura” e Giove disputavano sul nome intervenne 
anche Terra esprimendo il desiderio che fosse dato il suo nome, perché essa, Terra, gli aveva dato il 
proprio corpo. I disputanti elessero a giudice Saturno (il Tempo), il quale comunicò ai contendenti 
la seguente decisione: “Tu, Giove, che le hai dato lo spirito, al momento della sua morte riceverai 
lo spirito; tu, Terra, che le hai dato il corpo, riceverai il suo corpo, ma poiché fu “Cura” che per 
prima diede forma a questa creatura, sarà lei che ne proteggerà la vita. E per quanto concerne la 
controversia sul nome, la creatura si chiami “homo” poiché è fatta di “humus” (cioè di terra).

Etica della cura  
NELLA SANITÀ

+ Carlo Bresciani



274/2025

Il mito è molto interessante, perché riconosce innanzitutto che la persona umana 
non è solo terra (corpo), ma anche spirito e, soprattutto, riconosce che tutti e due 
hanno bisogno di cura, in caso contrario la vita si spegne o comunque viene impo-
verita.

La professione sanitaria
Tenendo conto di quanto sopra detto, possiamo affermare che la cura della persona 
nella sua integralità è caratteristica fondamentale della pratica dell’operatore sanita-
rio. Come tutte le pratiche, anche quella del sanitario può essere attraversata dal bene 
e dal male; può essere un’apertura relazionale che infonde speranza oppure limitarsi 
a un tecnicismo di pratiche routinarie. Il lavoro del sanitario ridotto ad efficientismo 
rischia di trascurare il tempo richiesto dalla relazione che si prende cura della persona 
e non solo del corpo della stessa. La professione rischia allora di diventare un’occu-
pazione tra le altre, misurata sul criterio della prestazione tecnica e della retribuzione.  
Ma che cosa richiede l’etica della cura? Essa riguarda la buona qualità della relazione, 
non priva di tenerezza, e si preoccupa di proteggerla. In questo senso, è la prima ed 
essenziale attenzione del sanitario, se è vero che il senso della professione sanitaria 
è la custodia della persona. Prendersi cura è far sì che l’intervento sanitario porti 
frutto per la persona e non solo per il suo corpo. È sempre in gioco una relazione; 
ed è proprio la qualità di questa relazione che cura la persona. Poiché la professione 
sanitaria si rivolge a persone vulnerabili, deboli a causa della malattia, la relazione 
richiede una particolare attenzione e finanche una delicatezza in quanto vengono 
toccate aree molto sensibili della vita personale.

Da tutto ciò emerge con chiarezza che un’etica della 
cura richiede una formazione all’attenzione non solo 
al corpo malato e bisognoso di cure, ma anche allo 
spirito (nel senso più ampio del termine) come l’anti-
co mito di Cura ha ben riconosciuto. 

Prendersi cura è essere umani
M. Heidegger sosteneva che la cura non è solo un’at-
tività umana, ma è il fondamento stesso dell’essere 
umano. Attraverso un’analisi approfondita del mito di 
Cura, egli evidenziava come essa sia insita nell’esisten-
za stessa dell’essere umano e come influenzi il modo 
in cui noi ci rapportiamo al mondo. Per questo criti-
cava la società moderna, che ha trasformato la cura 
del paziente in un’attività meccanica e impersonale. 
Egli sottolineava l’importanza di riappropriarsi di una 
concezione autentica della cura. C’è profonda connes-

La CURA della 
persona nella sua 
INTEGRALITÀ 
è caratteristica 
fondamentale della 
pratica dell’operatore 
sanitario; il senso 
della professione 
sanitaria è la 
CUSTODIA della 
PERSONA



28 4/2025

sione tra la cura di sé e la cura degli altri. Un autentico rapporto di cura richiedeva 
un’alta qualità umana della relazione.

L’etica della cura
La cura richiede atteggiamenti e pratiche che hanno alla base attenzione verso gli altri 
nella loro particolarità e concretezza. Sottolinea che siamo tanto più morali quanto 
più siamo attenti agli altri, quanto più cogliamo e manteniamo (con sollecitudine e 
sensibilità) l’attenzione agli altri nella loro particolarità: solo così possiamo cogliere i 
loro veri bisogni e possiamo dare a questi bisogni e 
alla persona risposte adeguate. 
La vita non è fatta di rapporti impersonali, ma della 
cura che mettiamo in essi. Per avere una “buona 
vita” dobbiamo prestare attenzione a ciò che è ve-
ramente importante nelle relazioni -anche profes-
sionali- nelle loro concrete dinamiche, nella loro 
“verità”. 
Ogni atto sanitario comporta una relazione con una 
persona concreta fatta di corpo, ma anche di emo-
zioni, di sentimenti, di attese, di paure e di tante 
domande e preoccupazioni che sgorgano dal suo 
stato di salute. Tutto ciò non può essere ignorato: ce 
se ne deve prendere cura. Da ciò dipende la buona 
qualità dell’atto sanitario in quanto esso ha evidenti 
ricadute su come è vissuto lo stato di malattia da 
parte del paziente.
La riflessione bioetica ha a che fare con situazioni 
di fragilità e di vulnerabilità umana che riguardano 
la pratica della medicina, pratica sempre più colle-
gata con una evoluzione tecnologica che dà risultati 
sorprendenti di sicuro beneficio per il paziente, ma oggi, forse più che nel passato, 
proprio per questo rischia di considerare soltanto il risultato tecnico e di dimenticare 
la cura di altri importanti aspetti della personalità coinvolti nella malattia. 
Non dimentichiamo mai che il paziente non è solo un corpo malato sul quale si può 
intervenire con efficienti ed efficaci presidi farmacologici o tecnologici.
Inoltre, non basta seguire norme bioetiche corrette, se poi si trascura la concretezza 
della persona nei suoi concreti bisogni. La pratica sanitaria è etica se custodisce lo 
spazio per una gestione moralmente matura dei rapporti, fatti di attenzione, di deli-
catezza e di cura della persona. In caso contrario, non si dà una risposta adeguata al 
bisogno di cura del paziente.

La cura non è solo 
un’ATTIVITÀ UMANA, 
ma è il fondamento 
stesso dell’ESSERE 
UMANO. C’è profonda 
connessione tra la cura 
di sé e la cura degli 
altri. Un autentico 
RAPPORTO DI CURA 
richiede un’ALTA 
QUALITÀ umana 
DELLA RELAZIONE

ETICA E OSPITALITÀ



294/2025

OSPITALITÀ E GIUBILEO

Ospitare l’altro significa prendersi cura di lui nella prospettiva del 
bene che qualifica la sua essenza etica (la responsabilità per l’al-
tro). L’essere umano che viene consegnato all’esistenza nella mo-
dalità della cura, in quanto costitutivamente fragile ed aperto ogni 
momento alla possibilità di non esserci più, si dà come un essere 

strutturalmente bisognoso di essa. La relazione con l’altro che ti accoglie è una mo-
dalità esistenziale costitutiva dove la cura/dedizione diventa una delle sue espressioni 
imprescindibili. Pensare la cura in termini relazionali si impone dalla sua datità feno-
menologica, come conferma la riflessione di Heidegger (e del suo essere-con-altri) 
e il tentativo di Lévinas di pensarla come responsabilità che la presenza del volto 
dell’altro istituisce. L’agire nella forma di cura si costituisce come una condizione 
vincolante per la vita buona, un valore fondamentale nei suoi due versanti, sia per chi 
la riceve, sia per chi la agisce.
La vulnerabilità e la fragilità esistenziale del soggetto necessitano un mondo relazio-
nale, un agire particolare che assume la forma di aver cura dell’altro, in altre parole 
dell’agire con cura. Ecco che l’accoglienza dell’alterità nella sua fragilità definisce 
questa relazione come cura, una intenzionalità che mette al centro la presenza dell’al-
tro e del suo bene. Essa assume la forma della sollecitudine per l’altro nel bisogno, 
fino alla decisione di una dedizione incondizionata, senza un tornaconto verso l’al-
tro, come fonte di valore incondizionato. La costitutiva natura relazionale dell’acco-
glienza ospitale produce la sua originaria eticità, in quanto agire che si orienta verso 
la ricerca del bene dell’altro, evidenza etica che manifesta l’essenza dell’agire ospitale 
come cura dell’altro e che, concretamente, dà forma alla vita buona nella responsa-
bilità per l’altro. Essa è sempre asimmetrica, è un esporsi all’altro, come afferma 

Fra Giancarlo Lapić

Ospitalità
COME CURA 

RESPONSABILE 
DELLA PROSSIMITÀ



30 4/2025

Lévinas, perché non si attende una contropartita in termini di ricambio: raggiungere 
il bene dell’altro è l’unico suo obiettivo. 
Le relazioni umane, nel loro accadere ordinario, si configurano come una acco-
glienza ospitale reciproca sin dagli inizi dell’esistenza del singolo. L’essere accolti 
nel mondo dalla cura genitoriale dischiude al soggetto, attraverso questa esperienza 
fondamentale come una cura originaria, la speranza, quel senso di essere amati in 
modo anticipato e da un amore preveniente. Anche il configurarsi dell’accoglienza 
ospitale nell’ambito dell’umano vulnerabile, oltre che come un dovere morale, si 
profila fondamentalmente come una relazione, che diventa un atto di dono gratuito 
e incondizionato in quanto una delle forme principali della mediazione dell’agape. 

L’attestazione evangelica ci narra della 
cura strettamente legata ad un agire di 
accoglienza ospitale, è un’ospitalità che 
accoglie e cura l’umano anche nei casi in 
cui essa si presenta come un’estraneità 
più radicale: «abbi cura di lui: ciò che spende-
rai in più, te lo pagherò al mio ritorno».
La relazione ospitale pone in evidenza 
l’asimmetria relazionale nell’assumersi 
la responsabilità per la cura per l’altro. 
La responsabilità e la gratuità dell’agi-
re ospitale cristiano non annientano la 
differenza dell’altro, ma in sé portano 
quella riserva relazionale, capace di por-
re in atto la giusta distanza, che permette 
all’altro di rimanere inalterato nella sua 
diversità (l’identità differente dei vissuti 
e di orizzonti di senso). L’essere ospitali 

della soggettività dell’altro assume qui un altro tratto morale assai rilevante che è il 
rispetto, cioè quella apertura all’alterità che crea la possibilità della sporgenza del suo 
essere prima che io lo giudichi secondo le mie precomprensioni, condizione che non 
mi permetterebbe di accoglierlo nella sua originaria unicità così come egli è, sen-
za bisogno di adeguarsi alle mie precondizioni. Diversamente non sarebbe più una 
accoglienza ospitale autentica, che si prende cura dell’altro nella sua alterità, ma un 
ripiegare l’altro nel tentativo di renderlo simile. Il preservare la singolarità dell’altro 
rappresenta il punto fondamentale dell’ospitalità come una relazione di cura. L’accoglienza 
dell’altro nella sua singolarità, come un orizzonte di trascendenza, diventa il rispetto 
della sua differenza non omologabile, uno spazio di incontro tra le due soggettività. 
L’accoglienza ospitale si profila come un agire che cerca di attuare il bene dell’altro, 
in quella responsabilità e consapevolezza che le sono proprie, come un gesto etico, 

La RESPONSABILITÀ e  
la GRATUITÀ dell’agire 
ospitale cristiano non 
annientano la differenza 
dell’altro, ma in sé 
portano quella RISERVA 
RELAZIONALE, capace di 
porre in atto  
la GIUSTA DISTANZA, che 
permette all’altro di rimanere 
inalterato nella sua diversità

OSPITALITÀ E GIUBILEO



314/2025

una disponibilità gratuita, 
un’attenzione capace di 
cogliere il bisogno di quel-
la prossimità che accade 
sempre in modo sorpren-
dente. La traiettoria dell’o-
spitalità, che parte dall’a-
pertura all’altro fino alla 
sua accoglienza e al pren-
dersi cura – di, ci restitu-
isce l’immagine dell’ospi-
talità come un agire etico. 
L’attenzione nella cura è la 
forma dell’intenzionalità 
in relazione alla presenza 
dell’altro, è «dare ascolto 
e osservanza agli altri». 
Questa tensione verso l’al-
tro qualifica l’accoglienza 
come un gesto etico e rap-

presenta il primo passo nella cura dell’alterità. L’attenzione alla presenza del volto 
dell’altro genera la relazione, è l’accorgersi della sua presenza: per instaurare una 
relazione occorre ‘vederlo’. L’attenzione, in quanto atto intenzionale, si inserisce in 
quel percorso del riconoscimento dell’altro e del suo valore come persona. 
Nell’accoglienza ospitale, intesa come una relazione di cura dell’alterità, l’ascolto della 
parola si conforma come una modalità dell’esserci nel senso heideggeriano. L’ascol-
to si presenta come la parte strutturante della relazione ospitale nel prendersi cura 
dell’altro, nell’aprirsi autentico al suo ascol-
to. A partire da questa condizione previa si 
entra in una relazione profonda per attuare 
il suo contenuto. La negazione del parlare, 
inteso come la possibilità dell’esserci che 
si dischiude all’accoglienza dell’alterità, si 
profila come uno dei tratti fondamentali 
dell’inospitalità e una negazione del valore 
dell’orizzonte di senso che l’alterità, nel suo 
parlare dischiude. L’accoglienza del sen-
so che la parola dell’altro annuncia offre 
la possibilità della relazione intersoggetti-
va autentica e crea lo spazio del dialogo. Il 

L’ATTENZIONE 
nella cura è la forma 
dell’INTENZIONALITÀ 
in relazione alla 
presenza dell’altro, 
è «dare ascolto e 
OSSERVANZA  
agli ALTRI» 



32 4/2025

nesso tra il bene e la verità che si dà nel discorso ospitale crea lo spazio per l’alterità 
nella sua differenza irrepetibile. 
L’ospitalità è un comprendere la sua verità, cogliere la necessità del suo esistere proprio 
in quella relazione particolare. L’attuarsi della comprensione dell’altro nell’accoglien-
za e il sentire con l’altro, è un esporsi (a rischio della propria vulnerabilità) fino a 
sentire ciò che l’altro sente, facendosi carico della sua esistenza, di un vissuto origi-
nario senza la pretesa che sia possibile comprenderlo fino in fondo. Ciò nonostante 
l’imperatività dell’accoglienza mi pone accanto all’altro senza tentativo di superare la 
sua irriducibile distanza. L’ospitalità dell’altro, come cura, è la capacità del soggetto 
morale di cogliere la qualità della dimensione esistenziale dell’altro, che non è ridu-
cibile ad una forma cognitiva (cioè il sapere di lui), ma è sempre un conoscere la sua 
verità attraverso un agire, nel momento in cui l’io si prende cura a favore dell’altro. 
Il nesso tra la cura ed accoglienza ospitale inerisce a quella dimensione originaria dell’uo-
mo in cui, nel rimando reciproco dall’aver cura nell’accogliere all’accogliere prenden-
dosi cura dell’altro, si realizza il paradigma di ogni relazione intersoggettiva credente 
ed umana in genere. 

OSPITALITÀ E GIUBILEO



334/2025

ARTE DI INVECCHIARE

Ho letto I venti di Mario Vargas Llosa (Einaudi ed, 2025) e ve ne consi-
glio la lettura. Un testo breve di circa 90 pagine ma molto intenso nei 
contenuti. 
Questo non vuole essere un saggio, e neppure un’approfondita esegesi 
del testo di Vargas Llosa, semplicemente riflessioni, quasi a caldo, dopo 

la lettura.
Il centenario protagonista del breve romanzo, inguaribile conservatore, a detta del suo 
amico Osorio (più conciliante nel futuro del mondo), con il quale c’è il patto di telefonar-
si ogni giorno per verificare lo stato delle loro condizioni di salute, la loro sopravvivenza 
(o meno) in questo mondo, lamenta, in breve sintesi, la scomparsa delle tecnologie analo-
giche sopraffate da quelle digitali: scompaiono i cinema, le librerie. Ma malgrado “i tanti 
progressi, non siamo riusciti a eliminare le guerre, né gli incidenti nucleari, il che significa 
che, per quanto sia progredito il mondo, da un momento all’altro potrebbe scomparire”, 
cosi afferma il protagonista anziano.
Appare una desolante divagazione su un mondo che non c’è più, che si intreccia con un 
amore che fu (la ex moglie Carmencita, abbandonata per un folle amore passeggero).
Nel corso del suo vagare nelle vie di Madrid (dove si perde per poi ritrovarsi in una fine 
sublimante), pone domande inquietanti: “Sarà che la cultura non ha più alcuna ragione 
d’essere in questa vita? Che le sue funzioni di un tempo, acuire la sensibilità, l’immagina-
zione, far vivere il piacere della bellezza, sviluppare lo spirito critico delle persone, per gli 
esseri umani di oggi non contano più, perché la scienza e la tecnologia sono in grado di 
sostituirli al meglio?”.

Riflessioni
DI UN CENTENARIO

Orazio Zanetti

	 (Alias riflessioni di Mario Vargas Llosa, premio 
Nobel per la letteratura) 

Papa Leone XIV al Giubileo dei Giovani 
di Tor Vergata: “quando lo strumento domina 

sull’uomo, l’uomo diventa strumento”



34 4/2025

Badate bene, il perdersi del protagonista centenario non rimanda assolutamente a proble-
mi “cognitivi” o di decadimento delle funzioni intellettive, bensì alla difficoltà di orientar-
si nel marasma del presente. Madrid, infatti, la conosce bene, così come sa, dolorosamen-
te, che le biblioteche stanno scomparendo.
Certamente il protagonista - lo si legge tra le righe - vorrebbe un neoumanesimo in grado 
di contrastare il dominio della tecnica e dell’evoluzione digitale imperante (leggasi AI).
La lettura mi ha rimandato, quasi con millimetrica precisione, ai pensieri di un filosofo 
che ho conosciuto personalmente, che molti anni fa ha previsto le insidie del dominio 
della tecnica.
Nota personale: venni incaricato di accompagnare il Prof. Emanuele Severino in un con-

gresso di Psicogeriatria a Saint Vincent, in val D’Aosta. Con 
la mia Ritmo diesel ci siamo avviati verso la destinazione. 
Ovviamente discorrevamo del più e del meno. Con un po’ di 
soggezione da parte mia, essendo un giovane studioso poco 
più che trentenne. Ma essendo anche un musicista dilettante 
(studiavo organo) la buttai, nel corso del lungo viaggio da 
Brescia, su questo argomento pensando di essere all’altezza.
Per scoprire poco dopo che era un compositore e pianista 
intraprendendo la carriera musicale sin dall’età di 18 anni. 
Come potete immaginare, mi sono cascate le braccia!
Anche perché, oltre alla mia competenza e supponenza 
geriatrica, non sapevo andare oltre nel conversare con una 
certa competenza con un personaggio di grande spessore 

culturale. Comunque a Saint Vincent ci arrivammo discorrendo piacevolmente.
Si tratta di Emanuele Severino, famoso filosofo, peraltro bresciano (Brescia, 26 febbraio 
1929 – Brescia, 17 gennaio 2020).
Per Severino oggi (secondo Gianluigi Coppola) viviamo nel mondo della tecnica, che ha accresciuto il pro-
prio peso nel corso della storia trasformandosi da mezzo a fine. Secondo Coppola un cambiamento simile 
si riscontra nella teoria della crescita economica che, nella versione mainstream, dipende dal progresso 
tecnico ed è concepita non come un mezzo per il raggiungimento di un maggiore benessere sociale ma come 
un fine in sé stessa.
Nel corso del Novecento molti filosofi hanno riflettuto sulla tecnica; i più noti sono, 
probabilmente, Husserl, Horkheimer e Adorno della Scuola di Francoforte e Heidegger. 
Tra di essi deve essere certamente annoverato il filosofo italiano Emanuele Severino, 
scomparso nel gennaio 2020, che ha riservato alla tecnica un ruolo centrale nel suo pen-
siero attraverso molti interventi e numerose pubblicazioni, tra le quali, Téchne, le radici della 
violenza (1979 ed edizioni successive) e Il Destino della Tecnica (1998).
Sono due gli aspetti essenziali nel pensiero di Severino. Il primo è che la tecnica da mezzo 
dell’agire umano per raggiungere risultati e per ottenere scopi si è trasformata essa stessa 
in fine. Il secondo aspetto, che è forse quello più interessante dal punto di vista della teo-

Viviamo nel mondo 
della TECNICA, 
che ha accresciuto 
il proprio peso nel 
corso della storia 
trasformandosi DA 
MEZZO A FINE

ARTE DI INVECCHIARE



354/2025

ria economica, è che in una società in cui la tecnica diventa fine, essa si pone in conflitto 
con la giustizia, e con qualsiasi altra dimensione che ne contrasti la crescente potenza.
Per Severino “la tecnica sta all’inizio della nostra civiltà ma il suo dominio è andato 
sempre più crescendo ed oggi noi viviamo nel dominio della tecnica e ogni aspetto della 
nostra vita dipende dal modo in cui la tecnica ha organizzato l’esistenza dell’uomo sulla 
terra” (Storia del Pensiero Occidentale, a cura di E. Severino, Vol. 1, Mondadori 2019).
In altri termini, secondo il filosofo, la tecnica non solo ha accresciuto il proprio peso nel 
corso della storia, ma soprattutto ha cambiato ruolo: la tecnica da mezzo o strumento, 
è diventata fine. Ed è proprio tale mutamento qualitativo ad essere fondamentale per la 
nostra società, tanto che oggi si può parlare di dominio della tecnica.
Come è avvenuto tale cambiamento? 
Secondo Severino le forze della tradizione occidentale, ovvero il sapere filosofico, il cri-
stianesimo, l’illuminismo, il capitalismo, la democrazia, il comunismo, inizialmente hanno 
concepito la tecnica come uno strumento, come un mezzo, guidato dalla concettualità 
della scienza moderna (E. Severino, Il Destino della Tecnica, BUR Rizzoli, 1998). Tuttavia, 
tali forze, in conflitto tra loro, si combattono usando proprio la potenza tecnologica 
come mezzo. Ad esempio, sono in conflitto tra loro il capitalismo e la democrazia poiché 
lo scopo del capitalismo è l’incremento indefinito del profitto privato, mentre quello della 
democrazia è far si che la società sia guidata dalla libertà e dalla eguaglianza e non dal-

la diseguaglianza provocata 
dall’incremento del profitto 
privato (E. Severino, DIKE, 
Adelphi 2015). Utilizzan-
do come mezzo proprio la 
potenza tecnologica sono 
portate ad incrementarla 
all’infinito per aumentare 
ciò che dà loro potere, per 
sconfiggere le forze anta-
gonistiche. In tal modo la 
tecnica, da mezzo è diven-
tata fine.
Tale cambiamento di ruolo 
della tecnica, da mezzo a 
fine, incide profondamente 
sul rapporto tra la tecnica 
stessa e la giustizia.
Al fine di aumentare indefi-
nitamente la propria poten-
za, la tecnica non deve in-

Mario Vargas Llosa



36 4/2025

contrare ostacoli, né deve trovare davanti 
a sé alcuna forza limitante che può co-
stringerla a non andare oltre certi limiti. 
L’uomo della tecnica autentica sarà co-
stretto ad assecondare il potenziamento 
indefinito della tecnica e in ciò consisterà 
la giustizia della tecnica, ovvero nella 
“adeguazione di ogni forma di agire allo 
scopo supremo e fondamentale della tec-
nica: l’incremento indefinito della capaci-
tà di realizzare scopi”.
Tuttavia, per Severino il dominio della tecnica non può considerarsi un sistema stabile, 
proprio per il fatto che la tecnica, dovendo rinunciare alla verità per essere potente, non 
sarà in grado di fornire una risposta definitiva sulla giustizia che è fondata sulla verità. 
Pertanto, rivelandosi la tecnica stessa una contraddizione – un paradiso che si rileva in-
ferno – anche il concetto di giustizia che essa propone, non può essere considerato defi-
nitivo e sarà esso stesso destinato a tramontare”.
Ma è possibile un’etica dell’AI?
Rispondo con riflessioni di Paolo Benanti, noto presbitero, teologo e filosofo italiano 
del Terzo ordine regolare di San Francesco, al quale è stato chiesto di rispondere alla 
seguente domanda:
Come si può definire il rapporto tra una macchina di intelligenza artificiale e 
l’ambito dei fini, dell’etica?
“Se vogliamo dare alla macchina un certo grado di indipendenza rispetto a un controllore 
umano, si apre la questione di come conciliare valori numerici con valori etici. Questo è 
il motivo per cui ho proposto di scrivere questo nuovo grande capitolo dell’etica, che si 
chiama “algoretica”. Ma cosa deve essere l’algoretica? Non certo una consapevolezza eti-
ca della macchina, perché la macchina non è un qualcuno, altrimenti saremmo allo stesso 
problema di cui sopra. Possiamo intenderla come una sorta di guardrail etico, che tiene la 
macchina all’interno di una strada e, per quanto possibile, evita alcuni eventi infausti. C’è 
poi tutta un’altra questione, ed è una questione che riguarda come gestire questa soglia 
di attenzione etica per la macchina. È chiaro che qui si tratta di uscire da un modello di 
etica delle professioni, per cui basta l’ingegnere che è etico, e tutto il resto segue a casca-
ta. Quindi non si tratta solo di dotare la macchina di una capacità di giudizio, cosa che è 
impossibile, e nemmeno solo di surrogarla con questi guardrail etici.
Si tratta anche di creare uno spazio di critica sociale in cui sia possibile chiederci cosa 
facciano gli algoritmi, che funzione abbiano.
Perché i ponti di calcestruzzo, oggi, altro non sono che gli algoritmi che ci danno o ci 
negano l’accesso ad alcune aree della nostra vita”.
Riuscirà l’Etica a governare la Tecnica?

“La TECNICA sta all’inizio 
della nostra ed oggi noi viviamo 
nel dominio della tecnica e 
ogni aspetto della nostra vita 
dipende dal modo in cui la 
tecnica HA ORGANIZZATO 
L’ESISTENZA dell’uomo sulla 
terra” 

(Emanuele Severino)

ARTE DI INVECCHIARE



374/2025

OSPITALITÀ E RICERCA

Roberta RossiBarbara Borroni

Questo studio, coordinato dal consorzio europeo EADB (European 
Alzheimer’s and Dementia Biobank), rappresenta uno sforzo glo-
bale per meglio comprendere l’impatto dei fattori di rischio geneti-
ci nello sviluppo della malattia di Alzheimer in tutto il mondo. Lo 
studio internazionale, pubblicato su Nature Genetics, ha visto par-

tecipare anche differenti centri italiani coordinati dalla dr.ssa Roberta Ghidoni, Di-
rettrice scientifica dell’IRCCS Centro S. Giovanni di Dio Fatebenefratelli di Brescia. 
Questo studio è il primo ad esaminare la relazione tra i punteggi di rischio poligenico 

e la probabilità di sviluppare la malat-
tia di Alzheimer in un’ampia gamma di 
popolazioni in tutto il mondo, compre-
se quelle in Europa, Asia, Africa, Nord 
America, Sud America e Australia. I 
punteggi di rischio poligenico consen-
tono di valutare il rischio di una deter-
minata popolazione di sviluppare la 
malattia di Alzheimer sulla base della 
combinazione di diversi fattori genetici 
presenti in quella popolazione. “Pertan-
to, un gruppo di individui può avere una com-
binazione più o meno dannosa (o protettiva) 
di fattori di rischio genetici all’interno del pro-
prio genoma” osserva la dr.ssa Ghidoni. I 
nostri risultati suggeriscono che per la 
malattia di Alzheimer (patologia “com-
plessa” perché derivante dall’interazio-

L’impatto dei fattori
DI RISCHIO GENETICO  

nello sviluppo della malattia di Alzheimer 
in diverse popolazioni in tutto il mondo



38 4/2025

ne di fattori genetici e ambientali), ci sono due entità genetiche distinte. Una dipende 
principalmente da un fattore di rischio genetico chiamato apolipoproteina E, mentre 
l’altro coinvolge la combinazione e l’interazione di circa 75 altri fattori di rischio ge-
netici. Abbiamo osservato che quest’ultima entità è comune in diverse popolazioni 
in tutto il mondo, suggerendo che una parte significativa del rischio genetico per la 
malattia di Alzheimer è già ben compresa, indipendentemente dalla popolazione, e 
che i processi fisiopatologici sottostanti sono probabilmente i medesimi. L’impatto 
dell’apolipoproteina E sembra invece differire significativamente tra queste popola-
zioni. In altre parole, a differenza del resto del genoma, il gene dell’apolipoproteina 
E porta gran parte della variabilità genetica nel rischio di sviluppare l’Alzheimer 
osservata tra diverse popolazioni in tutto il mondo. Infine, abbiamo osservato che 
l’associazione di questi punteggi di rischio poligenico è specifica per la malattia di 
Alzheimer (e non per altre forme di demenza), indipendentemente dalla popola-
zione studiata. Tali punteggi di rischio poligenico possono quindi essere utili per la 
stratificazione di pazienti nei trial clinici. “Il confronto e l’analisi della componente genetica 
della malattia di Alzheimer in tutto il mondo migliora la nostra comprensione della patologia e dei 
meccanismi coinvolti” conclude la dr.ssa Ghidoni. 

OSPITALITÀ E RICERCA



I

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

IN
SE

RTO
 4/

20
25

IL M
ISS

IO
NARIO

 

DELL
A PS

ICHIAT
RIA

: 

EU
GEN

IO
 BO

RG
NA



II

FATEBENEFRATELLI APRILE-GIUGNO 2012 

MORIRE DI SOLITUDINE

L›uomo di oggi si sente più solo 
che mai: perduto nella massa 
delle grandi città, immerso 
in un lavoro sempre meno 
personalizzato, alla ricerca di 
relazioni umane significative 
che è così difficile trovare, e 
facilmente esposto al rischio di 
ammalarsi di depressione. Come 
conseguenza di queste cose 
cresce negli anni la frequenza 
con cui si giunge ad esperienze 
auto aggressive, ad esperienze 
di suicidio, che si realizzano ad 
ogni età: non di rado ancora più 

di frequente nella adolescenza che non nelle altre età della vita. Non si può allora 
non riflettere su questo problema nel quale, e non solo gli psichiatri, siamo tutti 
implicati.

Il suicidio come problema

Cosa può dire la psichiatria di un problema umano e clinico, come questo del 
suicidio, così importante, così doloroso e così straziante, che ha molte cause talora 
riconoscibili e talora sfuggenti ad ogni possibile spiegazione? Certo, la causa più 
frequente è quella legata alla presenza di una depressione, che è una malattia dalle 
sintomatologie più diverse, da quelle lievi a quelle gravi, da quelle che si associano 
a pensieri di suicidio, e talora a tentativi di suicidio, a quelle che sono estranee ad 
ogni desiderio di morte volontaria. 
La depressione è strettamente intrecciata alla solitudine, e si può davvero dire 
che si muore di solitudine. La cosa più importante, quando in una famiglia ci sia 
qualcuno che si presenta stanco e depresso, isolandosi dagli altri, con disturbi 
del sonno e della alimentazione, è quella di considerare questi sintomi come 
espressione di una malattia che guarisce sempre quando sia ben curata, e che si 



III

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

può manifestare in ciascuno di noi. (Statistiche serie indicano che una persona, 
su cinque, e cioè il venti percento di una popolazione, almeno una volta in vita, 
soffre di disturbi depressivi.)

Il suicidio come mistero

Ci sono cause psicologiche, e ci sono cause sociali, nel trascinare con sé il desiderio 
di un suicidio, e la ricerca di un suicidio, ma queste non bastano a spiegare fino 
in fondo cosa si muove nella coscienza, nella vita interiore, di una persona che 
giunga così dolorosamente a scegliere la morte.
Ci sono aree insondabili di mistero in questo gesto così straziante, e così 
incomprensibile a ciascuno di noi quando non siamo feriti dal dolore e dalla 
sventura.
A questo riguardo vorrei citare quello che ha scritto un grande psichiatra tedesco, 
che è divenuto poi celebre filosofo, Karl Jaspers, sulle possibili ragioni della scelta, 
mai liberamente presa del resto, della morte. 
Queste sono le sue parole: «Chi da vicino ha preso parte direttamente al dramma 
di un suicidio, se è dotato di qualche senso di umanità ed è un po› inclinato a veder 
chiaro nelle cose dell›anima, troverà che un fatto bisogna riconoscere, e cioè che 
non c›è un motivo unico che possa spiegare l›avvenimento. In fin dei conti rimane 
sempre un mistero».
Questo significa che è necessario riflettere sulle cause, che possano portare al 
suicidio, ma tenendo presente che nella vita psichica di ciascuno di noi accadano 
cose che non sempre riusciamo a capire, e che non sempre riusciamo a controllare. 
Guai a pensare di attribuire ogni suicidio ad una azione libera e consapevole, 
e dunque colpevole e condannabile moralmente. Ogni suicidio deve destare in 
ciascuno di noi sgomento e angoscia, ma anche rispetto e preghiera dinanzi a 
qualcosa a cui si giunge sulla scia di una condizione di malattia psichica, o fisica, 
o di una condizione, oggi sempre più frequente, di solitudine insopportabile, o di 
catastrofe economica, che renda difficile, o talora impossibile, continuare a dare 
un senso alla vita.

Il dovere morale

Il dovere morale, l›obbligo morale, di ciascuno di noi è quello di cercare, 
nell›ambiente familiare e scolastico, nell›ambiente medico e sociale, di riconoscere 
la presenza del dolore, della solitudine, della fatica di vivere, della timidezza, dello 
sconforto, della disperazione, che sono le premesse psicologiche e sociali alla 



IV

tentazione, e talora alla realizzazione, di un suicidio. Questo dovere, che ricade 
su ciascuno di noi, e non solo sui medici, ma sui genitori, e sui familiari, e anche 
sugli insegnanti e sugli educatori, esige che si ascoltino le persone, che la vita 
ci fa incontrare, e che si sia capaci di immedesimarci nei loro problemi, nelle 
loro preoccupazioni, nelle loro speranze ferite, nelle loro solitudini, nei loro 
silenzi, nelle loro malattie. Ciascuno di noi, quando sta male, quando il dolore 
si fa spina crudele, e lacerante, ha bisogno di accoglienza e di gentilezza, di 
amicizia e di solidarietà, che riescano ad essere di aiuto, e che aprano il cuore 
alla speranza, e all›attesa di qualcosa che ridia un senso alla vita. Sono non di 
rado i migliori fra noi quelli che non sanno resistere alle prove dolorose della 
vita; sentendosi soli e lasciati andare alla deriva. Solo così è possibile prevenire, e 
arginare, il richiamo straziante della morte. Dare una mano a chi sta scendendo 
lungo i sentieri del dolore e della disperazione, e che magari non ha nemmeno 
la forza di chiedere aiuto, è davvero il grande compito di ogni coscienza umana 
e cristiana.

Rispettare il dolore

Certo, il suicidio non ci interessa nella misura in cui siamo persone normali capaci 
di confrontarci con il dolore, con la sventura, con la perdita di persone care, con i 
disastri economici, ricorrendo alla nostra forza d’animo, alla nostra rassegnazione, 
alla nostra preghiera e alla speranza cristiana che è in noi, e all’aiuto che viene 
da psichiatri, da psicologi, da sacerdoti. Ma, quando si hanno nel cuore dolore e 
disperazione, chi soffre di angoscia e di depressione non riesce più a trovare un 
senso nella vita; e il suicidio nasce come conseguenza non libera, e non voluta, 
incolpevole. Così, al dovere morale di riconoscere la depressione, e la solitudine, 
nelle persone che vivono accanto a noi, aiutandole in ogni modo a non farle 
sentire sole, si aggiunge il dovere di rispettare, e di non giudicare, chiunque scelga, 
o meglio sia costretto dalla malattia, a scegliere la morte.
Il morire di solitudine è una evenienza, oggi sempre più frequente, causata anche 
dalle condizioni di grandi difficoltà economiche, in cui si trovano fasce estese 
della popolazione; e riflettere sulla dolorosa e straziante realtà del suicidio è cosa 
che deve impegnare ciascuno di noi: inducendoci, vorrei ripeterlo senza fine, a 
fare quello che possa essere di aiuto a chi sta male, e che ha bisogno di ascolto e 
di solidarietà, di carità e di amore, di silenzio e di preghiera.



V

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

FATEBENEFRATELLI LUGLIO SETTEMBRE 2012

ELOGIO DELLA GENTILEZZA

La psichiatria non s’interessa 
solo di malattie ma di stati 
d’animo, di sentimenti, e di 
emozioni, che sono esperienze 
umane diametralmente diverse 
da quelle della ragione. Ci sono 
emozioni forti, come sono 
quelle dell’amore e dell’odio, 
della gelosia e della tristezza, 
dell’angoscia e della nostalgia; 
ed emozioni deboli come sono 
quelle della timidezza e della 
pazienza, della compassione e 
della gentilezza.
Le emozioni dicono quello che avviene in noi, nella nostra interiorità, nella nostra 
anima. Le emozioni nascono immediatamente in noi: alcune le conosciamo, e altre 
ci sono oscure; ma dovremmo impegnarci a conoscerle sempre meglio: benché 
non sia cosa facile essendo esse infinite. Lo dice sant’Agostino nelle Confessioni: 
«Quale abisso l’uomo medesimo, di cui pure tu Signore conosci persino il numero 
dei capelli, senza che nessuno manchi al tuo conto. Eppure è più facile contare i 
capelli che i sentimenti e i moti del cuore».

Cosa è la gentilezza

La emozione, la forma di vita, la virtù come la definisce Romano Guardini, filosofo 
e teologo grandissimo, sulla quale vorrei ora riflettere, è quella della gentilezza, 
che è una esperienza di profonda significazione umana non di rado ignorata, e 
dimenticata. La gentilezza rende la vita degna di essere vissuta, e ogni vita, che 
non ne tenga conto, si fa gelida e desertica. La gentilezza ci induce a prenderci 
cura di chi sta male, e che ha bisogno anche solo di un sorriso che aggiunga un 
filo alla tela brevissima della nostra vita, e ci induce a non soffermarci su quello 
che dispiace agli altri, ad evitare di dire parole che feriscano, e che inaridiscono 
la speranza. La gentilezza ci fa conoscere le ombre della fragilità e del dolore, 



VI

della tristezza e della angoscia, della nostalgia e della disperazione, che non di 
rado vivono nel cuore degli altri, e che gridano nel silenzio chiedendo aiuto. Non 
saremmo mai capaci di ascoltare queste grida se nel nostro cuore non abita la 
gentilezza: questa emozione così impalpabile e così segreta, così luminosa e così 
simile alla stella del mattino che è visibile solo agli occhi che guardino a lungo il 
cielo. Certo, siamo abituati a parlare delle emozioni forti, con le quali abbiamo a 
che fare ogni giorno, e ci dimentichiamo delle emozioni deboli, delle emozioni 
fragili, che sono a volte ancora più significative, e più vicine al cuore, delle prime.

La gentilezza è come un ponte

La gentilezza ci consente di alleviare le continue difficoltà della vita, le nostre e 
quelle degli altri, di essere sensibili agli stati d’animo e alla sensibilità degli altri, di 
interpretare le richieste di aiuto che giungano non tanto dalle parole quanto dagli 
sguardi e dai volti degli altri: sia che ci siano familiari sia che ci siano sconosciuti. La 
gentilezza, come dice ancora Romano Guardini, è un fare e un rifare di continuo 
leggera la vita che viene rimessa in crisi dalla indifferenza e dalla noncuranza, 
dall’egoismo e dalla idolatria del successo, e che viene salvata dalla gentilezza 
nella quale confluiscono, in fondo, la delicatezza e la generosità, l’altruismo e il 
sacrificio, la carità e la speranza.
La gentilezza è come un ponte che mette in relazione, in misteriosa e talora 
mistica relazione, queste diverse disposizioni dell’anima: queste diverse forme di 
vita: queste diverse emozioni. Ma la gentilezza è un ponte anche perché ci fa 
uscire dai confini del nostro io, della nostra soggettività, e ci fa partecipare della 
interiorità, della soggettività, degli altri; creando così invisibili alleanze, invisibili 
comuni di destino, che dilatano i cuori feriti alla speranza.

Non c’è cura senza gentilezza

Non c’è cura, cura dell’anima e cura del corpo, e non è accompagnata dalla 
gentilezza. Questo, certo, riguarda i modi di comportarsi, di ascoltare e di testare, 
dei medici che conoscono bene le tecnologie più sofisticate ma che non sempre 
conoscono le tracce di quella gentilezza che renderebbe non solo più umane, ma 
più efficaci, le terapie: di qualche natura esse siano.
Ma in questo discorso dovremmo essere tutti impegnati, medici e non medici, 
nel senso che le quotidiane relazioni umane sono radicalmente influenzate dalla 
presenza, o dalla assenza, di gentilezza nei modi di essere e nei modi di parlare. 
Quanti malintesi, e quante incomprensioni, quanti conflitti e quante discordanze, 



VII

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

quanti malumori, e quante violenze, si eviterebbero se in vita, nelle comuni 
relazioni interpersonali, non si dimenticasse di essere gentili. La gentilezza non 
costa nulla, e quanto sarebbe utile se fosse presente nel contesto della famiglia e 
della scuola, del lavoro e delle comuni relazioni di ogni giorno. Quanti incidenti 
stradali si eviterebbero se la gentilezza fosse presente nel frenare la concitazione, e 
non di rado la violenza, di chi guida. Quante relazioni umane non si sfalderebbero 
con il passare del tempo se la gentilezza, che consente di immedesimarci negli 
stati d’animo e nelle azioni altrui, vivesse nel cuore delle persone.
Certo, la gentilezza è anche accoglienza e comprensione della finitudine dell’uomo: 
delle sue debolezze e delle sue fragilità, delle sue défaillance e dei suoi handicap, 
delle sue attese e delle sue speranze.

La gentilezza ha bisogno di tempo

Sì, la gentilezza ha bisogno di tempo: per essere gentili occorre sapere indugiare, 
aspettare, ascoltare, sapere adattarsi al tempo interiore degli altri, e soprattutto 
non lasciarsi divorare dalla fretta che non ci consente di capire nulla degli stati 
d’animo e delle attese di una persona. La presenza, o l’assenza, della gentilezza 
si manifesta anche nei modi, e nei gesti, con cui andiamo incontro ad un 
mendicante che ci chieda aiuto, e a questo riguardo sarebbe bello ricordarsi delle 
arcane parole di Simone Weil: «I mendicanti che hanno pudore sono immagini 
di Dio». Certo, viviamo in un mondo politico e sociale nel quale sono dominanti 
la razionalizzazione e la tecnicizzazione dell’esistenza, e delle relazioni umane; 
e i modi di essere della gentilezza sono considerati inutili e antiquati: facendoci 
perdere del tempo. Ma una vita, che non conoscesse più la gentilezza, diverrebbe 
arida e desertica: incapace di carità e di speranza.

Siamo gentili con lo straniero

Alto è il pericolo che l’uomo moderno smarrisca il senso della dignità del dolore 
e della sofferenza, e del bisogno di solidarietà e di comunione; e uno dei modi, 
che ci aiuta nell’arginare questo pericolo, è quello di essere gentili: di vivere la 
gentilezza, così semplice e così fragile, così impalpabile e così arcana, nei suoi 
salvifici orizzonti di senso.
Concludendo queste mie riflessioni vorrei richiamarmi a quello che ci dice 
con parole immemoriali la Bibbia: «Sii gentile con lo straniero perché hai già 
conosciuto cosa voglia dire essere stranieri in Egitto». Sono parole che non 
dovremmo dimenticare mai; serbandole intatte e luminose nel silenzio e nel 



VIII

segreto dei nostri cuori; e ricordandoci che, ogni volta che siamo gentili con una 
persona, soprattutto se è fragile e ferita, noi realizziamo fino in fondo la nostra 
vocazione umana e cristiana.

FATEBENEFRATELLI OTTOBRE-DICEMBRE 2012

IMMAGINI DELLA NOSTALGIA

La nostalgia è uno stato d’animo 
al quale ciascuno di noi non 
può non andare incontro negli 
snodi infiniti della sua vita. La 
nostalgia vive di ricordi, farfalle 
che sgorgano coloratissime ed 
effimere dalla memoria, vive di 
esperienze che hanno segnata la 
nostra vita, e che ora non ci sono 
più. Delle tre dimensioni del 
tempo interiore: il presente del 
passato, il presente del presente 
e il presente del futuro, che 
sant’Agostino ha mirabilmente 
delineato nelle Confessioni. è il 
presente del passato a costituire 

il background tematico della nostalgia. Dalla riflessione sulla nostalgia sgorgano 
motivi che allargano la conoscenza della nostra vita interiore, della nostra anima, 
e del nostro destino.

Le nostalgie sono infinite

Non c’è una sola nostalgia ma ci sono molte nostalgie, e già l’elencarle ci fa 
pensare agli sconfinati arcipelaghi delle emozioni che vivono in noi, e che non 
sempre conosciamo. Ci sono nostalgie dolorose e scarnificanti, nostalgie sognanti 
e trasognate, nostalgie che fanno vivere e nostalgie che fanno morire, nostalgie che 
si nutrono di ricordi lampeggianti di gioia e di tristezza (come ha scritto Georges 
Bernanos la gioia nasce dalla tristezza), nostalgie di emozioni che davano slancio 



IX

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

al cuore e che ora si sono esaurite, nostalgie che non si cancellano nel corso 
del tempo, e nostalgie labili ed effimere, nostalgie leopardiane arcane e fuggitive, 
che si accompagnano ad ogni stagione della nostra vita, illuminando il nostro 
cammino con la loro stellare tenerezza, liberandoci dalle aridità nelle quali così 
facilmente naufragano i nostri cuori affaticati e stanchi. Queste sono le diverse 
possibili atmosfere emozionali della nostalgia, ma quali ne sono i contenuti?

I contenuti della nostalgia

La nostalgia (da nostos “ritorno” e algos “dolore”) è una emozione complessa, 
dalle molteplici articolazioni tematiche, nella quale confluiscono esperienze 
psicologiche e umane diverse. Si ha nostalgia di una persona amata che ora non 
c’è più, lontana o scomparsa; si ha nostalgia di una stagione della nostra vita che 
rivive nei suoi perduti bagliori: si ha nostalgia di libri letti al liceo che hanno lasciato 
sciami di emozioni oggi perdute; si ha nostalgia di una casa che si è lasciata, e che 
piena di ricordi continua ad agitare la nostra memoria; si ha nostalgia di paesaggi, 
la montagna incantata o le onde del mare, che hanno divorato, e continuano a 
farlo nella lontananza, i nostri sguardi; e, soprattutto, si ha nostalgia della patria 
perduta: della patria del cuore, i luoghi che hanno visto la nostra giovinezza, o la 
patria come terra d’origine.
Sono molte le tematiche psicologiche e umane della nostalgia, e dovremmo essere 
capaci di analizzarle, e di riconoscerle, nella nostra interiorità, ma questo richiede 
meditazione e riflessione, attenzione e concentrazione, passione e ascolto dei 
battiti del cuore. Cose utili, queste, in un mondo divorato dalla routine e dalla 
azione, dalla impazienza e dalla fretta, dalla immediatezza e dalla esteriorità?
Certo, non si può non scegliere fra gli idoli della vita di oggi e i valori della 
ricerca, e della conoscenza, delle nostre emozioni e anche delle nostre nostalgie, 
che ci consentano di riconoscere quelle degli altri e di essere loro di aiuto, nella 
comunione e nella solidarietà. 
La nostalgia, del resto, sconfina nella tristezza, che è l’anima della malinconia, 
nella infelicità e nei desideri; e sono, così, emozioni che si intrecciano le une alle 
altre. Riconoscere in noi e negli altri, le tracce e le forme, della nostalgia significa 
scendere insieme negli abissi della nostra tristezza, della nostra malinconia, della 
nostra infelicità e delle nostre speranze: delle nostre attese che sono il nocciolo 
tematico dei nostri desideri. Sì, come nella parola sfolgorante e straziata di 
Friedrich Hoelderlin, nel suo genio e nella sua follia, tutto è connesso nella vita 
interiore di ciascuno di noi.



X

La nostalgia come attesa

I desideri, le attese, non si nutrono solo del futuro ma anche del passato: delle 
cose che sono state e delle cose che non sono ancora. La nostalgia riempie, 
così, il tessuto friabile e invisibile dei desideri; nel senso che desideriamo le 
cose che abbiamo perduto, e che vorremmo riavere.
Nel suo bellissimo romanzo (I quaderni di Malte Laurids Brigge) Rainer Maria 
Rilke fa dire alla madre del protagonista, Malte, queste parole indimenticabili 
nel loro fremito leggero e nostalgico: «Ah, Malte, noi ce ne andiamo e mi 
pare che tutti siano distratti e indaffarati e non abba-stanza attenti quando ce 
ne andiamo. Come se cadesse una stella filante e nessuno la vedesse, nessuno 
avesse formulato un desiderio. Non dimenticare mai di formulare un desiderio, 
Malte. Mai rinunciare ai desideri. Io credo che non ci siano adempimenti, ma 
desideri che durano a lungo, tutta la vita, tanto che non potremmo aspettarne 
l’adempimento». Queste pagine lette già al liceo e continuamente rilette, 
intrecciano misteriosamente passato e futuro, memoria e attesa, nostalgia e 
desiderio.

Nostalgia e rimpianto

Nel delineare i confini tematici della nostalgia non potrei non riflettere sulle 
sue dissonanze e sulle sue concordanze, con il rimpianto.
Le camaleontiche figure della nostalgia hanno come loro nocciolo comune il 
desiderio lancinante, come quello della madre di Malte, di persone, di cose, 
di luoghi, di stati d’animo perduti, o vertiginosamente lontani, e il ricordo di 
emozioni arcane e luminose che continuano a vivere in noi, ma con il loro 
timbro di indicibile dolcezza, o di sconfinata tristezza. Le poesie di Giacomo 
Leopardi e le Ricordanze in particolare, ci confrontano con i grandi temi della 
nostalgia: con la memoria e il drago dell’oblio, con i desideri impossibili e le 
speranze infrante. La nostalgia vive del passato e del passato vivono anche 
i rimpianti, e come distinguere questi da quella? Se il dimorare nel passato 
riavvicina nostalgia e rimpianti, qualcosa nondimeno li separa. La nostalgia 
non ha tonalità acute e dolorose, come quelle che si avvertono nei rimpianti. 
Si rimpiange qualcosa, una persona cara, un’esperienza umana che ci ha resi 
felici, nella consapevolezza che l’una e l’altra siano perdute per sempre e 
talora ci sentiamo responsabili di quello che è avvenuto. Nel rimpianto c’è 
un ricordare piangendo: si rimpiange qualcosa che non è più: mentre nella 
nostalgia sopravvive qualche esile traccia di una attesa, di una speranza, che 



XI

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

ridia un senso alle cose perdute. Certo, ricordare cose lieti, o cose dolorose, ha 
a che fare con la memoria e con il cuore che gli antichi ritenevano sede della 
memoria, e la memoria è il comune doloroso retroterra di ogni nostalgia e di 
ogni rimpianto. Queste distinzioni tematiche non sono giochi di parole, stelle 
filanti inconsistenti ed effimere, ma ci aiutano a capire meglio quello che noi 
siamo e quello che sono gli altri, nella nostra più profonda vita emozionale. 
Le emozioni dicono quello che avviene in noi, nella nostra psiche, nella nostra 
interiorità, nella nostra anima, e le emozioni sono forme della conoscenza; 
è necessario allora accoglierle nel nostro cuore e farle riemergere dalla 
noncuranza e dalla indifferenza che le inaridiscono.
La nostalgia è una di queste emozioni radicali e, nondimeno, tende ad essere 
ignorata, o almeno dimenticata; e non ne andiamo alla ricerca anche se è 
così significativa, psicologicamente e umanamente, al fine di comprendere le 
ragioni interiori di alcuni comportamenti nostri e altrui: nelle famiglie, nelle 
scuole e nelle quotidiane relazioni interpersonali.

FATEBENEFRATELLI GENNAIO- MARZO 2019 

NEL MISTERO 
DELL’OSPITALITÀ

Non possiamo non conoscerci, 
non seguire i sentieri scoscesi  che 
portano alla nostra vita interiore 
analizzando i nostri  sentimenti e 
le nostre emozioni se vogliamo essere  
fino in fondo capaci di ospitalità

Non si finisce mai di parlare 
di ospitalità che è una parola 
tematica della quale tutti abbiamo 
bisogno e che non si finisce mai di 
sondare, analizzare e conoscere 
nelle sue metamorfosi cangianti 
e nelle sue parabole semantiche.



XII

La citazione

Questo mio articolo vorrei iniziarlo citando quello che dell’ospitalità ha scritto don 
Virginio Colmegna: è una citazione un po’ lunga ma che mi sembra essere di grande 
umana e cristiana significazione: «Per me l’ospitalità è una pratica che si fonda sul 
concetto di reciprocità. Amo la parola “reciprocità”, viene dalla unione di due 
vocaboli: recus, che significa “vado indietro”, e procus, ovvero “faccio un passo 
avanti”. Mi viene in mente un movimento di danza; perché si possa progredire, 
bisogna fare prima un passo indietro. Si fa fatica a fare un passo indietro, a creare 
lo spazio come condizione dell’incontro reciproco. Ospitare significa condividere: 
essere contestualmente ospitali e ospitati. È un’idea complessa che ha in sé una 
forte valenza simbolica, carica di amicizia e di inimicizia al tempo stesso. L’ospitalità 
così concepita ci fa dire che noi non siamo semplicemente operatori o volontari, 
siamo ricercatori e custodi di umanità condivisa. In questo senso, siamo noi i primi 
ad essere ospitati, non solo le persone in difficoltà che accogliamo. L’ospitalità è 
un rapporto biunivoco, un sentirsi insieme. Ma è anche una sfida da accettare per 
sentirsi davvero cittadini di un mondo globale». Sono parole molto belle e quasi 
profetiche che ho voluto far conoscere anche ai lettori di questa splendida rivista.

Nel tempo della paura

Questo è davvero il tempo della paura come dice ancora don Virginio Colmegna 
e non si può non cogliere fino in fondo il significato e la drammatica importanza 
della ospitalità se non si tengono presenti le paure che oggi dilagano. Nel contesto 
storico e culturale del nostro tempo crescono e dilagano forme diverse di paura, 
sempre più estese e sempre più dolorose, dalle risonanze emozionali sempre 
più incandescenti. Da fenomeno individuale la paura si sta ora trasformando 
in fenomeno sociale nel quale sono implicate larghe fasce di popolazione. Se 
molteplici sono le ragioni tematiche della paura, sostanzialmente unitaria e 
uniforme è la risposta emozionale alla paura: quella di ripiegarsi in sé stessi, e di 
allontanarsi dalle relazioni con le persone, e con il mondo della vita, naufragando 
in una solitudine che sconfina talora nel gorgo dell’individualismo, del rifiuto 
dell’altro, della indifferenza ai valori della solidarietà, e del deserto dell’amore e della 
speranza. Ci si chiude in casa, si chiedono misure di sicurezza che ci separino, e ci 
proteggano, da indefinite situazioni rivissute come fonti di pericolo. Cose che non 
possono ovviamente essere giustificate, benché la rinascita di un terrorismo non 
facilmente identificabile continui a trovare, in questi anni, espressioni inenarrabili 
di orrore che sono difficili, e per ora molto difficili, da arginare.



XIII

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

Le radici interiori della paura

Come riviviamo la paura, come la manifestiamo, e come può essere riconosciuta dagli 
altri? Sono aspetti che rimettono in discussione il tema senza fine della conoscenza di 
sé stessi, e degli stati d’animo degli altri. Se è possibile, se non è difficile interpretare 
i comportamenti, che ciascuno di noi ha in vita, non sempre lo è interpretare le 
emozioni e i sentimenti, le paure e le inquietudini dell’anima in particolare, che 
sono in noi, e soprattutto negli altri; e, in questo, il linguaggio delle parole talora 
non basta se non si associa al linguaggio del corpo. L’uno e l’altro non possono 
essere separati nella interpretazione e nella comprensione di quello che avviene nelle 
frontiere chiuse della nostra coscienza quando siamo animati dalle grandi emozioni 
della paura e dell’angoscia, della tristezza e della disperazione, della felicità e della 
gioia. Riguardare il valore, il significato metaforico, la parabola simbolica delle parole, 
è oggi una delle ragioni tematiche essenziali sulle quali riflette la psichiatria, ma anche 
la filosofia ovviamente. Non sempre nondimeno abbiamo il coraggio di rendere 
manifeste le nostre paure e le nostre angosce: volendo mantenerle indecifrabili, e 
affidandole semmai al linguaggio del silenzio, e a quello del corpo che nasce e rinasce 
senza fine dagli sguardi, dai volti, dal sorriso e dalle lacrime, dagli imprevedibili 
atteggiamenti del corpo: del corpo vivente, del corpo che significa e crea relazioni. 
La mano, semplice oggetto agli occhi di un chirurgo, si anima di infiniti significati 
quando esprime qualcosa di quello che noi siamo nelle nostre emozioni: nelle nostre 
paure silenziose e traboccanti di pathos. Nel volto degli altri, se siamo capaci di 
attenzione, l’attenzione che è preghiera nelle parole sconvolgenti di Simone Weil, 
è possibile cogliere le stigmate della paura e dell’angoscia, delle inquietudini e degli 
smarrimenti, della gioia e della speranza: senza la quale è impossibile vivere: come 
diceva Giacomo Leopardi nello Zibaldone di pensieri.

Cosa ci dicono gli occhi e i volti?

L’immagine di un volto segnato, o divorato, dalla paura e dall’angoscia, lo 
riconosciamo subito; e, a questo riguardo, vorrei ricordare che Georges Bernanos, 
il grande scrittore francese, ha scritto una volta che, quando la paura scende in noi, 
il nostro volto non ha più occhi, non ha più sguardi e non riesce più a metterci 
in relazione con gli altri, e con il mondo della vita. Cogliere le tracce emozionali 
che si nascondono nei volti, è cosa che dovremmo essere capaci di realizzare ogni 
volta che ci si incontra con una persona che abbia bisogno di aiuto, e non sappia 
esprimere questo suo desiderio se non mediante il fragile linguaggio degli occhi 
che possono (anche) fare paura.



XIV

Siamo tutti migranti

Le paure oggi dominanti sono quelle nei confronti dei migranti verso i quali più 
alta e incandescente è il bisogno di una ospitalità attenta e solidale. Sì, siamo 
tutti migranti, una splendida immagine che universalizza immediatamente la 
connotazione umana della accoglienza a chi da terre lontane si allontana in vista di 
una salvezza possibile per sé, per i propri figli. Ma questa accoglienza costa fatica 
ed esige impegno, non solo pubblico, ma personale, e anche le nostre abituali 
parole, con cui cerchiamo di tematizzare il dovere morale della accoglienza, si 
sbriciolano nelle sabbie mobili delle nostre indifferenze, e anche solo delle nostre 
stanchezze e delle nostre preoccupazioni. Forse, solo se riconosciamo il valore 
non solo ideale ma pratico di quella che è possibile chiamare comunità di destino, 
abbiamo parole che ci impegnano sui fronti aperti di una accoglienza che ha 
diversi modi di manifestarsi, e che ha come suo comune denominatore il rivivere 
la solitudine, l’angoscia e la disperazione dei migranti, dei profughi, come se 
fossero la nostra solitudine, la nostra angoscia e la nostra disperazione.

Conoscersi

Non possiamo non conoscerci, non seguire i sentieri scoscesi che portano alla 
nostra vita interiore analizzando i nostri sentimenti e le nostre emozioni se 
vogliamo essere fino in fondo capaci di ospitalità alla quale tendiamo sempre 
sfuggire temendone troppo tempo e troppa attenzione. Se allora non siamo 
capaci di valutare bene i sentimenti verso gli altri, mai conosceremo bene quelli 
che sono i nostri. Le parole di don Virginio Colmegna sono davvero straordinarie 
e queste mie considerazioni rinascono sulla scia delle sue, ma anche sulla scia degli 
articoli che si sono succeduti sul tema della ospitalità in questa bellissima rivista.

Una considerazione conclusiva

Conosciamoci meglio, scendiamo lungo il cammino misterioso che ci porta 
verso la nostra interiorità, riscopriamo le nostre ingiuste paure che non ci fanno 
conoscere la ricchezza umana di una ospitalità che si allarghi ad ogni creatura 
senza coglierne i comuni valori. Aggiungere al grande tema dell’ospitalità quello 
della paura, mi sembra un punto di vista nuovo che la psichiatria offre alla ricerca 
sui confini di questa fondamentale virtù che è quella della ospitalità.



XV

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

FATEBENEFRATELLI GENNAIO- MARZO 2024 

DARE UN SENSO ALLA MALATTIA

Se incontriamo, ad un letto di 
ospedale, o a casa, una persona, 
giovane, o anziana, che sta male, 
come comunichiamo con lei? 
La guardiamo negli occhi con 
mitezza e tenerezza, manteniamo 
la luce nei nostri occhi e nei nostri 
volti, l’ascoltiamo e l’accogliamo 
con gentilezza d’animo? Non si 
trovano facilmente le parole, che 
sappiano testimoniare la nostra 
umana vicinanza, e la nostra 
sincera partecipazione, al dolore 
e alla tristezza, alla angoscia e alla 
disperazione, di una persona, ma 
se non le troviamo, molto meglio 
un sorriso, uno sguardo, una lacrima talora, e forse, la cosa più bella e più tenera, 
una carezza. Non potrei mai dimenticare le parole di Giovanni XXIII in piazza 
san Pietro, quando, in anni lontanissimi, ma sempre vivi nel mio cuore, invitava 
donne e uomini a dare una carezza ai loro bambini, dicendo che era la carezza 
del papa. Sì, al letto di un malato contano molto le qualità umane di ciascuno 
di noi, le parole, i silenzi, le lacrime, il sorriso, l’avvicinarsi discreto al letto, che 
ci consentono di essere di aiuto, e di allargare il cuore alla speranza. Ma come 
non dare importanza (anche) al modo, in cui si entra nella stanza, ci si guarda 
intorno, si saluta, e si conclude la visita, non dando importanza al tempo che 
si dedica al malato? Non guardiamolo mai l’orologio, o guardiamolo il meno 
possibile, quando siamo accanto ad un malato. Sono cose, alle quali ci adattiamo 
nel migliore dei modi, se siamo stati malati; e questo perché la sofferenza passa, 
ma non passa mai l’avere sofferto, che illumina il cammino della nostra vita. 
Non dovrebbe essere difficile nel corso delle nostre giornate dire parole gentili, e 
a queste affidare le nostre emozioni e i nostri pensieri, ma lo sappiamo fare? Le 
parole, che fanno del bene alle persone, che incontriamo, e che stanno male, non 



XVI

le troveremmo mai se non siamo capaci, come vorrei ripetere, se non siamo capaci 
di immedesimarci negli stati d’animo nostri, e degli altri. Non ci sono ricette, è 
necessario affidarsi alla sensibilità e alla logica del cuore. Costa tempo, costa fatica, 
ma lo dovremmo imparare, e lo dovremmo insegnare nelle scuole. Alcune volte 
in una scuola le insegnanti e gli insegnanti non sanno avvicinarsi alle allieve e agli 
allievi tenendo presenti le loro insicurezze e la loro timidezza.
Lo vorrei ripetere: andiamo a visitare i malati, non dimenticando mai che la 
malattia rende più delicati e sensibili del solito, e ci accorgiamo di molte cose, alle 
quali non sempre, stando bene, diamo importanza. Sono cose, sono atteggiamenti, 
che, come medici, e come psichiatri, ma anche nella vita di ogni giorno, non 
dovremmo dimenticare mai. Ci sono persone semplici, che sanno dire ad una 
persona, che non sta bene, le parole, che aiutano, e persone, che sanno tutto di 
una malattia, ma non sanno comunicare vicinanza umana e solidarietà. 
Al letto di un malato come non capire la importanza della gentilezza, che consente 
a ciascuno di noi di vivere gli uni accanto agli altri, senza farsi del male, e che 
rende la vita degna di essere vissuta anche quando la malattia si accompagna alla 
nostra vita. La gentilezza sconfina nella delicatezza e nella tenerezza, e anche nella 
mitezza, che hanno in comune l’ascolto delle ragioni del cuore, e, quando la fede 
sia in noi, la preghiera. Un grande filosofo tedesco, divorato dalla follia e dalla 
genialità, ha scritto una volta che la sera, ripensando alla giornata trascorsa, tutti 
dovremmo chiederci se, e quante volte, siamo stati gentili e pazienti nelle nostre 
parole e nelle nostre azioni. Ma non è quello che ci dice di fare il Vangelo, e che ci 
aiuterebbe a vivere nelle attese e nella speranza?
Una altra cosa non dovremmo mai dimenticare al letto di un malato, e nella nostra 
vita, della quale la malattia fa parte, e cioè questa. Ci conosciamo, meditiamo, 
sappiamo allontanarci da quelle che sono le nostre reazioni immediate, dedichiamo 
il tempo e la pazienza indispensabili a conoscere le sorgenti profonde delle nostre 
emozioni e dei nostri pensieri? Non c’è bisogno di essere psicologi, o psichiatri, 
per giungere a conoscere quello che noi siamo nella nostra vita interiore, ma è 
necessario a ciascuno di noi l’essere in dialogo senza fine con noi stessi e con gli 
altri.  
Nel cuore della vita e della malattia non può mancare la speranza. In una splendida 
enciclica, Spe salvi, Benedetto XVI distingue fra le piccole speranze e la grande 
speranza: “Ancora: noi abbiamo bisogno delle speranze – più piccole o più grandi 
– che, giorno per giorno, ci mantengono in cammino. Ma senza la grande speranza, 
che deve superare tutto il resto, esse non bastano. Questa grande speranza può 



XVII

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

essere solo Dio, che abbraccia l’universo e che può proporci e donarci ciò che, 
da soli, non possiamo raggiungere”. La speranza cristiana rinasce nella preghiera, 
e non si spegne nemmeno quando ci incontriamo con la sofferenza e con la 
malattia: sia in un letto di ospedale sia nella vita di ogni giorno.
Vorrei essere riuscito a fare rinascere nei nostri cuori il senso umano e cristiano 
della malattia, e della speranza che ci aiuta a comprenderla.

FATEBENEFRATELLI APRILE-GIUGNO 2024 

LA DIMENSIONE UMANA DELLA FOLLIA 

Cosa è la follia 

Non è facile rispondere a questa 
domanda, e nondimeno vorrei 
avviare il mio discorso citando 
un pensiero folgorante di Franco 
Basaglia, al quale si deve il 
cambiamento radicale nella cura 
della follia, che ha portato alla 
chiusura dei manicomi. “Io ho 
detto che non so che cosa sia la 
follia. Può essere tutto o niente. 
È una condizione umana. In 
noi la follia esiste ed è presente 
come lo è la ragione. Il problema 
è che la società, per dirsi civile, 
dovrebbe accettare tanto la ragione quanto la follia”. Sì, la follia esiste, ma non 
esiste una sola follia: la prima grande distinzione è quella che separa i disturbi 
psichici di matrice somatica, causati da lesioni delle formazioni cerebrali, delle 
quali si occupa la neurologia, e i disturbi psichici che non sono riconducibili a 
questa causa. Una distinzione, che si accompagna ad una diversa sintomatologia: 
quella dei disturbi psichici di matrice somatica è contrassegnata dal deserto 
emozionale e razionale, mentre quella dei disturbi psichici, che non hanno cause 
somatiche, è contrassegnata da un diverso modo di rivivere pensieri ed emozioni, 
e di essere in relazione con i pensieri e le emozioni degli altri. Nel corso delle mie 



XVIII

riflessioni vorrei parlare dei disturbi psichici, che non hanno fondamenti biologici, 
e che dovremmo considerare come una possibilità umana. 

Le parole in psichiatria

Non è possibile confrontarsi, con quella che chiamiamo follia, se non si tengono 
presenti i suoi modi di essere in vita, ai quali mi sono richiamato sia pure con un 
linguaggio clinico freddo e analitico, ma necessario, se si vogliono conoscere le 
radici di quella sofferenza psichica, che chiamiamo follia. Questo mio esordio, 
che potrà essere considerato banale e scialbo, è invece indispensabile alla 
comprensione umana, e non solo clinica, della follia, abitualmente considerata 
come matrice di aggressività. Le parole sono creature viventi, così le ha definite 
un grande scrittore austriaco del secolo scorso, e hanno una grande importanza 
non solo in psichiatria, ma in ogni altra disciplina medica. 
Non è stata mai data grande importanza, in psichiatria in particolare, alle parole 
che si dicono ai pazienti, non pensando alle risonanze dolorose che le parole 
trascinano con sé. Le parole hanno un grande potere, sono in grado di portare 
la speranza nel cuore dei pazienti, sono il dono di una particella di umanità, che 
dovrebbe essere tenuta viva in ciascuno di noi. Le parole di un medico non sono 
mai incolori, non sono mai neutrali, o insignificanti, lasciano tracce profonde nella 
memoria e nella vita delle persone, di quelle in particolare che chiedono di essere 
ascoltate, e aiutate. Non si comunica con la sofferenza se non quando si evitano 
parole indistinte e banali, astratte e indifferenti. Le parole sono impegnative 
per chi le dice, e per chi le ascolta, e i loro significati cambiano nella misura in 
cui cambiano le nostre emozioni e le nostre passioni. Una grande delicatezza è 
necessaria nel comunicare la diagnosi della malattia, di quella psichica in particolare, 
se si vogliono evitare conseguenze devastanti, che generano disperazione e talora 
la morte volontaria. Le parole insomma nell’incontro con la follia sono di una 
infinita importanza, e questo non dovremmo mai dimenticarlo. 

La fragilità

La fragilità negli slogan dominanti è riguardata come la immagine della debolezza 
immatura e malata, inconsistente e destituita di senso, e invece nella fragilità si 
nascondono valori di sensibilità e di delicatezza, di dignità e di tenerezza, che 
consentono di immedesimarci negli stati d’animo e nelle emozioni degli altri. 
Non ci sono solo le fragilità, che si rivelano nelle défaillances fisiche e psichiche, 
ma ci sono anche le fragilità che si nascondono nelle sensibilità ferite della 



XIX

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

timidezza e dello smarrimento, della angoscia e del silenzio del cuore. Ci sono 
umane fragilità, che ci passano accanto nella vita di ogni giorno, e che dovremmo 
sapere riconoscere. Riconoscere queste fragilità, le fragilità che vivono segrete 
nel cuore delle persone, con cui ci incontriamo ogni giorno, è un compito, che 
non dovremmo mai dimenticare. L’attitudine alla introspezione, all’ascolto di 
quello che avviene nella propria vita interiore, è nella donna molto più intensa, 
consentendole di riconoscere, mai ignorandole, o rifiutandole, le fragilità creatrici 
che sono in lei, e che sono la premessa a fondare relazioni di cura umane, e gentili.

La legge Basaglia 

La conseguenza radicale della legge di riforma della psichiatria del 1978 è stata 
la chiusura degli ospedali psichiatrici, e questo non può non essere ricordato 
nella sua indelebile significazione storica. Ma il cuore della rivoluzione, che ha 
cambiato il modo di fare psichiatria, consiste nella importanza che Basaglia ha 
consegnato alla relazione, al dialogo, fra psichiatra e paziente, riguardato come 
persona immersa nella sua solitudine e nella sua dignità, nella sua umanità e nella 
sua libertà, sia pure ferita dalla sofferenza, e bisognosa di ascolto, e di speranza. 
Cambiando il modo di entrare in relazione con una paziente, o con un paziente, 
cambiano anche i sintomi della malattia, che si fanno più sensibili alle cure. Non 
posso non pensare a quelle, che sarebbero state le conseguenze della pandemia, 
se ci fossero ancora stati i grandi ospedali psichiatrici di Milano, di Genova, o di 
Roma, con migliaia di persone, le une accanto alle altre. La psichiatria ideata da 
Basaglia ha consentito con le sue strutture territoriali di confrontarsi nel migliore 
dei modi possibili con il dilagare della pandemia, senza ricorrere a degenze 
ospedaliere.

L’angoscia come leitmotiv della follia

Vorrei confrontarmi ora con il mare oscuro e tempestoso dell’angoscia, che 
rinasce negli esordi inquietanti della follia, intrecciandosi alle allucinazioni e ai deliri. 
La follia si inizia di solito nella stagione adolescenziale della vita con fiammeggianti 
lacerazioni emozionali, intessute di angoscia che si accompagna a modificazioni 
radicali della nostra identità, non ci si riconosce più, si diviene estranei a sé stessi e al 
mondo, non si è più quelli di prima. Lo specchio ci rimanda l’immagine di un volto, 
che non è più quello di prima, e che ci appare profondamente mutato. L’angoscia 
si raggruma in una condizione emozionale nella quale si ha il presentimento che il 
mondo sia cambiato, e che sia imminente la fine del mondo. Questa è l’ansia psicotica, 



XX

l’ansia, che è divenuta patologica, e che nulla ha a che fare con l’ansia che fa parte della 
vita di ogni giorno. Non dovremmo mai dimenticare queste radicali differenze fra 
l’ansia, e l’angoscia, che è agli inizi di una schizofrenia: la malattia sconosciuta che ha 
in sé andamenti diversi, e che dovremmo riguardare nella sua gravità, ma anche nella 
sua dimensione psicologica e umana. L’angoscia insomma come espressione di una 
follia dolorosa e straziante, ma aperta nonostante tutto alla speranza.

L’ansia nella vita quotidiana

L’ansia invece è una emozione, che fa parte della vita, e ha molte forme di 
espressione. La consideriamo di solito come una emozione dalla quale fuggire il 
più presto possibile, ed è giusto che sia così, ma senza dimenticare che talora l’ansia 
ci aiuta ad essere attenti nel cogliere meglio il senso degli avvenimenti. Se nasce in 
noi, non allarmiamoci, e questo perché in ogni caso l’ansia è una emozione fragile 
e fuggitiva, che tende spontaneamente a risolversi. Non sempre è così, certo, ci 
sono ansie ostinate e ribelli, che non ci lasciano tranquilli, e non ci consentono 
di svolgere il nostro lavoro, ed è giusto sapere che i farmaci ansiolitici sono ben 
tollerati. Non si può nondimeno parlare di ansia senza riflettere sull’angoscia, che 
è una emozione molto più dolorosa, si accompagna a disturbi somatici, come 
sono quelli del cuore, che non hanno nulla a che fare con l’ansia. Insomma, l’ansia 
è una emozione frequente, non dovremmo temerla, ma è necessario risalire a 
quelle che ne sono le cause. Una ultima cosa: una vita, che non conosca cosa sia 
l’ansia, ci rende indifferenti, e incapaci di solidarietà, e di speranza.

Nel deserto della depressione

Nell’area di quelle, che sono chiamate depressioni, è necessario distinguere quelle 
che sono malattie con una lacerante sofferenza psichica, accompagnata dalla perdita 
della speranza, e dalla nostalgia della morte volontaria, e quelle che non hanno nulla 
di patologico, e che non sono se non stati d’animo, incrinati di tristezza, che fanno 
parte della vita normale. Sono molto più frequenti delle depressioni patologiche, 
e sono la febbrile testimonianza di sensibilità e di gentilezza, di tenerezza e 
di timidezza, che sono esposte a brucianti ferite dell’anima. La pandemia si è 
accompagnata in ogni età della vita alla crescita non delle depressioni patologiche, 
ma di quelle nutrite di tristezza e di malinconia, che sono sconfinate nella ricerca, 
o almeno nella nostalgia, della morte volontaria. I farmaci antidepressivi sono 
indispensabili nella cura delle depressioni patologiche, che nondimeno hanno 
bisogno di ascolto e di dialogo, di accoglienza e di speranza.



XXI

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

La follia in noi

I temi, che ho svolto in queste mie considerazioni sulla psichiatria di oggi, si 
ricongiungono in una tesi di una radicale importanza. Questa: come diceva un 
grande psichiatra svizzero del secolo scorso, Manfred Bleuler, in psichiatria il 
più forte, il medico, dà una mano al più debole, il paziente. Non c’è psichiatria 
se non nel solco di questa semplice e profonda osservazione. Leggere, studiare, 
conoscere come agiscano i farmaci in psichiatria, fare esperienze, sono cose 
importanti, ma solo se a queste si aggiungono gentilezza e tenerezza, ascolto e 
dialogo, attenzione all’umano, che è in noi, e nelle persone, che chiedono il nostro 
aiuto, e (anche) la nostra amicizia. Le bellissime parole del grande psichiatra 
svizzero ci invitano a guardare alla sofferenza psichica come ad una esperienza 
umana, che non dovremmo mai dimenticare nella sua dignità, e nella sua fragilità. 
Mi è sembrato giusto fare conoscere la follia nella sua dimensione umana e nelle 
sue ferite dell’anima, che hanno bisogno di ascolto e di condivisione, di cure 
farmacologiche, ma anche di comprensione.
La follia è in noi, e ho cercato di coglierne alcuni aspetti tematici che mi consentono 
di fare riemergere la follia nelle sue fondazioni umane, e nella sua dignità. Sì, non 
intendo ovviamente fare l’elogio della follia, che nelle sue dissonanti forme di 
espressione è sigillata dalla sofferenza e dalla disperazione, e non di rado dalla 
nostalgia della morte volontaria, ma nei miei libri ho sempre cercato di mettere in 
evidenza la dimensione umana e la dignità, la fragilità e la delicatezza, la nostalgia di 
una vicinanza e di un ascolto, che riaprano il cuore alla speranza. Sono immagini, 
queste, di una follia radicata nella condizione umana, e molto lontana dalla follia, 
che è stata rappresentata nel mondo greco, e nelle tragedie (Ofelia e Re Lear) 
sfolgoranti e indimenticabili di Shakespeare. 
La follia non è matrice di aggressività e di violenza, se non in casi estremamente 
infrequenti, che non riguardano la follia femminile, e questa mia considerazione 
rimanda al problema bruciante della follia femminile, tanto diversa da quella 
maschile.

Le conclusioni

Così vorrei concludere il tema, che mi è stato proposto, e che si inserisce nel 
contesto degli incontri, che si svolgeranno nel convento dei frati cappuccini 
a Siracusa, sul tema della follia della logica e della logica della follia. Il tema è 
stato solo sfiorato nelle mie pagine, che si sono preoccupate di fare riemergere 
la umanità della follia, e il compito di accostarsi alla follia con l’attenzione, che 



XXII

Simone Weil diceva essere espressione di una indicibile grazia. Nulla si comprende 
della follia se la si affronta con la logica della ragione, e non invece con quella del 
cuore, che ne sa cogliere la natura e gli orizzonti di senso. Questo ho cercato di 
fare nel corso delle mie riflessioni, che si concludono dicendo che la logica del 
cuore segue sentieri sconosciuti alla logica della ragione: ne dovremmo essere 
consapevoli, se vogliamo essere di aiuto alle persone che conoscano la follia nella 
loro vita. 

FATEBENEFRATELLI LUGLIO-SETTEMBRE 2024 

I LINGUAGGI DEL VOLTO IN EUGENIO BORGNA 

Infiniti sono i volti che la vita ci 
fa incontrare, e che cambiano 
nel tempo, con un destino che 
è quello di vivere nella memoria 
luminosi e sfolgoranti, mal 
scoloriti e talora riaccesi nella 
loro anima di luce, o il destino di 
attenuarsi e poi di spegnersi. 
Ovviamente i volti, che non 
si dimenticano, e che hanno 
segnato la nostra vita, sono 
soprattutto quelli di persone 
che ci siano state, e ci siano 
familiari, e che possono rinascere 
improvvisamente in noi sulla 
scia di quella che è la memoria 

emozionale, che non è quella dei numeri e delle date, del tempo dell’orologio, ma 
la memoria vissuta, la memoria dell’io, la memoria interiore. 
Non si parla abitualmente se non della memoria dei gesti e delle parole, ma non 
della memoria dei volti, che non sono meno importanti.
Un volto ha in sé una cascata infinita di sguardi, che sono la voce degli occhi, e 
che dovremmo riconoscere nel silenzio del cuore.
Non basta ascoltare le parole, che ci dicono, se vogliamo entrare in dialogo con 



XXIII

IL MISSIONARIO DELLA PSICHIATRIA: 
EUGENIO BORGNA

IN
SE

RTO
 4/

20
25

gli altri, ma è necessario entrare in dialogo con gli altri, e leggere le emozioni 
che siano in noi. Come diceva santa Edith Stein, gli occhi rivelano l’essenza 
altrimenti insondabile di una persona, ma devono essere occhi aperti all’invisibile 
e all’indicibile della vita. Siamo educati, a guardare gli occhi, delle persone che 
incontriamo, e che chiedono il nostro aiuto, senza avere il coraggio di chiederlo?
Siamo abituati, siamo educati, a ricercare quali emozioni gli occhi riflettano con il 
loro timbro silenzioso e febbrile?
Cosa facile, e cosa difficile, è quella di comprendere il linguaggio degli sguardi 
che nella angoscia si oscurano, e nella gioia e nella letizia illuminano il nostro 
cammino.
I linguaggi del volto sono infiniti, vorrei dirlo ancora, ma vorrei ora chiedermi 
cosa avviene in noi, quando in un volto cogliamo il flusso delle lacrime. Le lacrime, 
questi gemiti silenziosi, sgorgano dagli occhi, e cosa avviene in noi quando ci 
incontriamo con una persona in lacrime. Quali parole abbiamo nel cuore, che 
sanno dire la nostra tristezza e la nostra presenza amica, quali sguardi si animano 
sui nostri volti? E ancora: conosciamo i gesti, anche quelli semplici di stringere la 
mano, e quello di fare una carezza, che dicano talora piangendo la nostra vicinanza 
umana e spirituale, la nostra preghiera e le nostre ferite del cuore?
Saremmo tentati di immaginare che il destino degli occhi e dei volti sia non solo 
di vedere ma anche quello di piangere. Vorrei avviarmi alla conclusione di queste 
mie considerazioni sui linguaggi del volto, cogliendo in particolare le lacrime 
come emblematica espressione del volto: dei nostri volti, e di quello di altri da noi.
Immagino, sono sicuro, che i lettori di questa splendida rivista, diretta da Fra 
Marco, conoscano il diario di Edith Hillesum, che giovanissima moriva ad 
Auschwitz. 
Un frammento del suo diario: “La mia vita è diventata un dialogo ininterrotto con te, mio 
Dio, un unico grande dialogo. A volte quando me ne sto in un angolino del campo, i piedi puntati 
sulla terra, gli occhi rivolti al cielo, le lacrime mi scorrono sulla faccia, lacrime che sgorgano da 
una profonda emozione e riconoscenza. Anche di sera, quando sono coricata nel mio letto, e 
riposo in te, mio Dio, lacrime di riconoscenza mi scorrono sulla mia faccia e questa è la mia 
preghiera”.
Le ultime parole di Etty Hillesum: “Sono molto, molto stanca, già da diversi giorni, ma 
anche questo passerà, tutto avviene secondo un ritmo più profondo che si dovrebbe insegnare ad 
ascoltare, è la cosa più importante che si può imparare in questa vita”.
Sì, nel corso delle mie considerazioni i linguaggi di un volto sono divenuti (anche) 
il linguaggio delle lacrime.





394/2025

Negli ultimi anni si parla sempre più 
spesso di salute mentale giovanile. 
Ansia, tristezza, difficoltà di concen-
trazione o di relazione non sono più 
segnali isolati, ma vissuti che toccano 

da vicino molti adolescenti e giovani adulti. La pande-
mia ha contribuito a rendere più visibile un disagio già 
diffuso: secondo una ricerca condotta dall’IRCCS Cen-
tro San Giovanni di Dio – Fatebenefratelli di Brescia su 
oltre 7.000 studenti di 9 Istituti superiori della città di 
Brescia e l’Università degli Studi di Brescia, quasi la metà 
ha riportato sintomi ansiosi o depressivi al di sopra della 
soglia di interesse clinico e la presenza di comportamen-
ti impulsivi e maladattivi (in particolare autolesionismo, 
abbuffate di cibo, utilizzo di alcol e sostanze).
Da questa fotografia è emersa la necessità di una rispo-
sta concreta e coordinata sul territorio. È in questa cornice che è stato sviluppato ITI-
NERARI – Interventi di rete per la prevenzione, l’individuazione e il trattamento pre-
coce dei giovani con Disturbi Emotivi Comuni, un progetto finanziato da Fondazione 
Cariplo nell’ambito del bando Attenta-mente e coordinato dall’IRCCS Fatebenefratelli 
di Brescia, in collaborazione con Università degli Studi di Brescia, ASST Spedali Civi-
li, Associazione Progetto Itaca Brescia ODV, La Rete Cooperativa Sociale e l’Ufficio 
Scolastico Territoriale di Brescia.
Il progetto, durato due anni e conclusosi nell’ottobre 2025, ha avuto l’obiettivo di pre-
venire e intercettare precocemente il disagio psicologico nei giovani, costruendo una 
rete tra scuola, famiglia e servizi sanitari. In un momento storico in cui la sofferenza 
emotiva degli adolescenti appare in aumento, ITINERARI ha voluto offrire ai ragazzi 
e agli adulti di riferimento strumenti pratici per comprendere e affrontare le difficoltà 

Itinerari:
UNA RETE PER LA SALUTE 

MENTALE DEI GIOVANI

ANSIA, tristezza, 
difficoltà di 
concentrazione o 
di relazione non 
sono più segnali 
isolati, ma VISSUTI 
che toccano 
da vicino molti 
ADOLESCENTI e 
GIOVANI adulti



40 4/2025

emotive, prima che diventino problemi più gravi. Sono stati coinvolti oltre 380 studenti 
si alcuni istituti superiori di Brescia, che hanno partecipato ad un percorso dedicato 
al riconoscimento e alla gestione delle emozioni. Gli incontri, guidati da psicologi e 
volontari, hanno offerto ai ragazzi uno spazio per apprendere strategie per affrontare 
ansia, stress e difficoltà relazionali. Parallelamente, 100 insegnanti hanno partecipato a 
percorsi formativi dedicati al riconoscimento dei segnali di disagio nei propri studenti 
e alla gestione delle dinamiche emotive in classe. Gli incontri, di taglio teorico e pratico, 
hanno affrontato temi come la comunicazione efficace, la relazione scuola-famiglia e le 
strategie di supporto emotivo. 
Inoltre, più di 100 genitori sono stati coinvolti attraverso un ciclo di serate psicoedu-
cative che hanno offerto spunti concreti su come riconoscere precocemente i segnali 
di sofferenza nei figli e come mantenere con loro un dialogo il più possibile aperto. 
Un altro tassello importante del progetto è stata la proposta di un percorso psicoedu-
cativo di gruppo basato su protocolli manualizzati e su tecniche di regolazione emotiva 
rivolto a ragazzi tra i 16 e i 19 anni con sintomi lievi o moderati di ansia e depressione. 
Nel corso dei due anni, ITINERARI ha inoltre promosso momenti formativi dedicati 
agli studenti universitari dell’area sanitaria e psicologica, con l’intento di diffondere una 
maggiore cultura della salute mentale e ridurre lo stigma ancora associato al disagio 
psicologico.
Il progetto si è chiuso nell’autunno 2025, ma le relazioni e le esperienze costruite re-
stano un patrimonio prezioso. Le scuole coinvolte, le famiglie e i professionisti che vi 
hanno partecipato hanno tracciato un percorso condiviso che potrà essere ripreso e 
ampliato nei prossimi anni, affinché la cura della salute mentale dei giovani continui ad 
essere una priorità per la comunità.

ITINERARI ha 
voluto offrire 
ai ragazzi e 
agli adulti di 
riferimento 
STRUMENTI 
PRATICI per 
comprendere e 
AFFRONTARE 
LE DIFFICOLTÀ 
EMOTIVE, prima 
che diventino 
problemi  
più gravi

OSPITALITÀ E RICERCA



414/2025

TUTELA E OSPITALITÀ

Si è concluso il 25 ottobre il per-
corso del documento di sintesi del 
Cammino sinodale che ha coinvol-
to le Chiese che sono in Italia. Il te-
sto è stato votato con più del 95% 
dei consensi dagli oltre ottocento 

delegati delle diocesi, anche se non sono mancate 
criticità. “È ora compito dei pastori assumere tut-
to, individuare priorità, coinvolgere forze vecchie 
e nuove per dare corpo alle parole – ha spiegato 
il cardinale Matteo Zuppi, Presidente della Cei –. 
Collegialità e sinodalità”. Sarà poi la prossima As-
semblea generale della Cei, in programma dal 17 
al 20 novembre ad Assisi, a discutere il documen-
to, così da individuare strade concrete da indicare 
alle Diocesi.
Anche il safeguarding e la tutela dei minori e degli 
adulti vulnerabili hanno trovato spazio e attenzio-
ne all’interno del documento sinodale. Nel pun-
to numero 32 il fulcro è sulla lotta agli abusi e il 
rinnovamento ecclesiale e già dal titolo “A fianco 

Tutela:   
DAL CAMMINO SINODALE 

UNA CONFERMA 
DEL “CAMMINO 

INARRESTABILE” DELLA 
CHIESA ITALIANA

Emanuela Vinai 

La Chiesa [...] 
persegue la 
costruzione di 
una CULTURA 
DI CONTRASTO 
all’abuso a partire 
dalla FORMAZIONE 
di tutti gli operatori 
ecclesiali



42 4/2025

di quanti hanno subìto 
abusi in ambito ecclesia-
le”, si delinea con chia-
rezza il campo di azione. 
Vale la pena riportare il 
testo integrale:
“Molestie, abusi di po-
tere, di coscienza e ses-
suali in ambito ecclesiale 
rappresentano una grave 
offesa alle persone, fat-
te a immagine e somi-
glianza di Dio (cfr. Gen 
1,26), e quindi al Creato-
re e al suo sogno sull’u-
manità. La Chiesa, sen-
za nascondere criticità, 
resistenze e dinamiche 
sedimentate che talvol-
ta hanno contrastato la 
corretta attenzione e sal-
vaguardia verso i minori 
e le persone vulnerabili 
(cfr. VELM, art. 4 § 2-3), 

persegue la costruzione di una cultura di contrasto all’abuso a partire dalla formazione 
di tutti gli operatori ecclesiali. «Per questo motivo la formazione degli accompagnatori 
spirituali – presbiteri o meno – è molto delicata e, insieme, urgente» (LAS 35). La cura 
e l’affiancamento dei battezzati deve avere come meta il lasciar andare, il far crescere, il 
liberare.
Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte: a.) che le Chiese locali, anche 
attraverso i Servizi diocesani per la tutela dei minori e degli adulti vulnerabili, accolgano 
e si prendano cura di quanti hanno subìto violenze e realizzino iniziative con e per loro, 
promuovendo misure di giustizia riparativa; b.) che le Chiese locali si impegnino a ridurre 
il rischio di abusi, continuando a favorire e a implementare l’attività di prevenzione e 
l’applicazione delle Linee guida nazionali; c.) che le Chiese locali collaborino con istitu-
zioni e società civile per il sostegno delle vittime e dei familiari e per assicurare il corretto 
svolgimento di ogni fase dell’accertamento della verità dei fatti”.
A dimostrazione del cambiamento di cultura in atto nella Chiesa e della condivisione di 
un approccio integrale alla tutela, è significativo che le varie proposte in cui è stato diviso 
il punto abbiano avuto esiti di approvazione molto elevati, rispettivamente 796 sì per la 

TUTELA E OSPITALITÀ



434/2025

proposta a), 896 per la proposta b) e 793 per la c). Questi numeri confermano l’impegno 
della Chiesa che è in Italia per contrastare gli abusi e proseguire nella realizzazione di una 
prevenzione efficace, un convincimento sostenuto anche dalla Presidenza della Cei all’in-
domani della presentazione del Report annuale a cura della Pontificia Commissione per 
la tutela dei minori che ha espresso elementi di criticità nelle diocesi del nostro Paese. Nel 
comunicato reso noto il 16 ottobre, infatti, la Conferenza Episcopale italiana sottolinea 
come i dati pubblicati dalla Commissione e riferiti all’Italia, fossero in gran parte parziali 
e non esaustivi: “Essi, infatti, sono stati tratti da incontri facoltativi presso la Pontificia 
Commissione e che fanno riferimento alla visita ad limina svolta nel 2024”. 
Il rapporto, viene evidenziato, non tiene conto infatti che tutte le regioni e tutte le Dio-
cesi italiane si sono dotate di un Servizio diocesano o interdiocesano per la tutela “così 
da svolgere un servizio di presidio e di formazione capillarmente distribuito”. Questo 
emerge con chiarezza dalla III Rilevazione sulle attività dei Servizi territoriali per la tutela 
dei minori e degli adulti vulnerabili. La Rilevazione, basata sul metodo della participatory 
action research, ha preso in esame il biennio 2023-2024, con il coinvolgimento di 184 
Diocesi (il 94,2% del totale), 16 servizi regionali e 103 Centri di ascolto attivi.
“La formazione – ha sottolineato Mons. Giuseppe Baturi, Arcivescovo di Cagliari e Se-
gretario Generale della Cei – resta un impegno rigoroso e costante. Nel 2024 sono sta-
ti realizzati 781 incontri, con 22.755 partecipanti, tra cui operatori pastorali, sacerdoti, 

religiosi, educatori e membri di asso-
ciazioni; sommando i partecipanti agli 
incontri del 2023 si arriva a un totale 
di 42.486 persone raggiunte e formate 
in due anni”. Non mancano i rapporti 
con la Società civile, nella convinzio-
ne che solo un approccio sistemico 
possa essere determinante per affron-
tare la drammatica realtà degli abusi: 
“Tra le collaborazioni avviate a livello 

nazionale – ha osservato ancora Mons. Baturi -, si evidenzia la partecipazione all’Os-
servatorio contro la pedofilia e pedopornografia, contribuendo alla stesura delle schede 
di azione del Piano nazionale di prevenzione e contrasto dell’abuso dello sfruttamento 
sessuale dei minori”.
E che questa sia una strada in cui si possa solo procedere senza tornare indietro è stato 
ribadito dal Cardinale Matteo Zuppi, Arcivescovo di Bologna e Presidente della Cei: 
“Stiamo operando – e per questo esprimiamo un sincero ringraziamento alla Presi-
dente Chiara Griffini e a tutto il Servizio nazionale per la tutela dei minori – per pro-
muovere una cultura della tutela a più livelli, anche sociale, e contrastare ogni forma di 
abuso. In tutte le Chiese locali c’è la ferma consapevolezza che questo sia un cammino 
inarrestabile.

In tutte le Chiese 
locali c’è la ferma 
CONSAPEVOLEZZA che 
questo sia un CAMMINO 
INARRESTABILE



44 4/2025

ERBE E SALUTE

Quand’ ero bambino adoravo stare all’ aria aperta e soprattutto nell’ orto di 
famiglia ove trascorrevo gran parte del mio tempo. L’ orto dunque: mi affa-
scinava: il volo delle farfalle libero e così leggero, il cri-cri delle cicale fino a 
pomeriggio inoltrato e il lampeggiare delle lucciole che riuscivo a rincorrere 
senza mai afferrarne una. Mi affascinava anche giocare con la terra dove 

scavavo piccole gallerie dove posizionavo i miei sol-
datini di piombo con il Generale Custer contro gli 
indiani Sioux e Cheyenne nella battaglia di Little Bi-
ghorn. A volte cadevano per via dei lombrichi della 
cui importanza avrei imparato più avanti: sarebbero 
serviti per migliorare la fertilità del terreno, aerare 
il suolo, riciclare la materia organica e controllare le 
infestazioni di parassiti. In giardino c’era un magni-
fico alberello di melograno alto quasi come me, con 
un tronco duro con piccole scaglie ma dall’ aspetto 
ostinato: avevo l’ abitudine di bere il succo dei frutti 
assieme alla neve sciolta a fine ottobre quando ini-
ziava a nevicare e non come adesso che la neve sem-
bra un miracolo divino. I frutti erano sfere rotonde 

Lorenzo Cammelli

Fo
to

 3
: m

el
og

ra
no

Da piccolo entrare nell’ orto era vivere quel presente come un bambino felice 
alla scoperta dei miei giochi preferiti e i frutti d’ autunno

Rosso 
nell’orto: 
RICORDO 
ANCORA I 
MELOGRANI 
E ANCHE I 
RAPANELLI 



454/2025

della grandezza del mio pugno che pendevano dai 
ramoscelli ed erano rossi come il rosso del sangue. 
Quando erano maturi riempivo il cestello e li porta-
vo in cucina dove mia nonna li avrebbe trasformati 
in una gustosa marmellata, la più buona marmellata 
del mondo limpida e ambrata. A mia mamma in-
vece quella marmellata non piaceva perché amava 
follemente i lamponi e spesso diceva “Se potessi 
farvi assaggiare una torta di lamponi vi lecchereste 
i baffi”. Io non capivo perché né io né mia nonna 
avevamo i baffi. Più il tempo passava più i frutti cre-
scevano prima d’ un giallo chiaro (foto 3) poi con 
deboli sfumature color ruggine (foto 4). La scorza 
era sottile e così tenera che i grani si gonfiavano all’ 
interno modellandola. Presto sarebbero stati maturi 
(foto 5): la buccia perdeva rapidamente la sua liscia 
sottigliezza prendendo un aspetto duro e poroso 
come la pelle di un vecchio contadino. A volte sem-
brava che il frutto fosse maturo e scoppiato senza 
che me ne accorgessi (foto 6). Alla base del tronco 
giacevano i semi scarlatti: li assaggiavo uno per uno 
e il sugo caldo e dolce riempiva la mia lingua. Li 
raccoglievo e li mangiavo finché non avevo la bocca 
piena di semi spolpati. Qualche volta vedevo minu-
scole formiche nere (foto 7) portare via i semi che a 
volte si aprivano invischiandole di un liquido rosso 
e appiccicoso, oppure c’ erano formiche che tra-
sportavano i semi di qualche metro (foto 8). Ancora 
oggi mi domando se sarebbe nato un intero frutteto 
di melograni. Eccoli i melograni maturi e di colore 
scarlatto e caldo al tatto. Sui melograni apparivano 
larghe screziature che si allargavano tali da rendere 
visibili i grani rossi quasi in procinto di saltare fuori. 
All’ improvviso le screpolature si allargavano e le 
formiche, in fila indiana si arrampicavano su per il 
tronco, lungo i rami e dentro i frutti. I granuli cade-
vano e le formiche li portavano via nascoste dai fili 
del prato un po’ secco. Ed io, come un forsennato, 
le rincorrevo acchiappandole una per una maledi-
cendole. Mi consolavo solo pensando che presto 

Fo
to

 4
: m

el
og

ra
no

Fo
to

 5
: m

el
og

ra
no

Fo
to

 6
: s

em
i d

i m
el

og
ra

no



46 4/2025

sarebbe arrivato mio nonno. Mio nonno materno 
si chiamava Angelo ed era “un ragazzo del 99”, co-
scritto di leva che nel 1917 al compimento dei 18 
anni fu mandato in prima linea sui campi di batta-
glia della prima guerra mondiale. Aveva ancora tan-
ti capelli colore d’ argento, ma il volto era tirato, le 
guance scavate, gli occhi ancora vispi e penetranti. 
Non c’ era tremito nella sua voce e neanche nelle 
mani. La domenica veniva a trovarci e, dopo i sa-
luti preliminari, prendeva una vecchia seggiola di 
legno con la seduta di paglia un po’ sfilacciata e 
andava nell’ orto all’ ombra di un vecchio faggio. 
Io, di nascosto dietro un melograno, lo guardavo 
mentre si posizionava col suo gilet un po’ stinto 
con due taschine laterali: in una c’ erano granuli di 
sale, nell’ altra un coltellino, tipo quello svizzero, 
dal quale spuntavano come per magia, un ago, una 
lametta, una forbice, una limetta per le unghie, una 
specie di cavatappi, un apribottiglie e non so quali 
altre diavolerie. Orbene, a settembre nella sua beata 
solitudine domenicale, amava raccogliere i rapanelli 
che occupavano una piccola porzione dell’orto di 
mia nonna Elena. Poi estraeva a mani nude un ros-
so rapanello, toglieva le bianche e sottili radici (foto 
9), spuntava le foglie apicali, lo immergeva in una 
bacinella d’acqua per togliere i rimasugli di terra. 
Tutto era pronto per essere mangiato, ma priva to-
glieva dal taschino il coltellino, faceva a fette quasi 
trasparenti sottili e profumate ancora con la buc-
cia rossa il rapanello, metteva il tutto su un tagliere 
(foto 10), poi toglieva dal taschino del gilet un piz-
zico di sale, estraeva dalla tasca dei calzoni una pic-
colissima boccettina di olio, innaffiandolo con una 
sola goccia. Ecco nonno Angelo era pronto per la 
grande abbuffata (foto 11). Quindici o venti rapa-
nelli venivano raccolti, puliti, affettati, odorati uno 
dietro l’altro, infine infilzati con uno stuzzicadenti. 
Io avevo 10 anni e mi piacevano tutti questi passag-
gi che sembravano la conclusione di un’opera d’ar-
te e non avevano nulla da invidiare ai maestri chef  
odierni. Il pomeriggio scorreva tranquillo e solo in 
lontananza si sentivano i tocchi delle campane che 
annunciavano l’ora di tornare a casa. C’era sempre 

Fo
to

 7
: f

or
m

ic
he

Fo
to

 8
: f

or
m

ic
he

 s
u 

m
el

og
ra

no
Fo

to
 9

: r
ap

an
el

li 
in

te
ri

ERBE E SALUTE



474/2025

un grande abbraccio e 
scompigliandomi i ca-
pelli mi diceva” Figliolo 
ci vediamo domenica 
prossima”. “Va bene 
nonno però ho un’ulti-
ma domanda da porti. 
“Va bene Figliolo, cosa 
desideri sapere?” “Non-

no raccontami di Caporetto e la ritirata sul Piave”. 
“E’ una storia lunga e un po’ triste, te la racconto 
la prossima volta”. A me quella storia piaceva tan-
tissimo perché desideravo essere un foglio bianco 
su cui scrivere qualcosa di completamente nuovo. 
Poi si alzava dalla seggiola, faceva un po’ d’ ordine 
nei taschini del gilet. Due lacrimoni gli scendevano 
dalle guance e finivano non so dove, prima piano 
piano poi con voce ardente e scultorea canticchia-
va: “E il Piave mormorò non passa lo straniero”. 
(foto 12 e 13)

Fo
to

 1
0:

 r
ap

an
el

li 
in

te
ri

 a
ffe

tt
at

i
Fo

to
 1

1:
 r

ap
an

el
li 

 a
ffe

tt
at

i s
u 

ta
gl

ie
re

Fo
to

 1
2:

 il
 P

ia
ve

 m
or

m
or

ò
Fo

to
 1

3:
 il

 P
ia

ve

Fo
to

 1
4:

 s
ile

nz
io

Da imparare a memoria

“Sai ascoltare il suono di due mani che applaudono? 
Bene. Quale è, allora il suono di una sola mano che 
applaude? È il suono che non ha suoni, il silenzio”. 
(foto 14) “Un altro giro di giostra”.
Tiziano Terzani (14-09-38 Firenze/28-07-2004 Orsigna 
Pistoia)



48 4/2025

2025 ANNO DELLA SPERANZA

L’Avvento, dal latino “advenire” (venire) e “adventùs” (arrivo,venuta), nella 
liturgia cristiana, è uno dei tempi liturgici, viene anzi inteso come l’ini-
zio dell’anno liturgico e comprende le quattro domeniche che prece-
dono il Santo Natale. L’origine del tempo di Avvento in realtà è tardi-
va: viene individuata tra il IV ed il VI secolo. La prima celebrazione del 

Natale a Roma, infatti, avviene nel 336 d.C. ed è proprio verso la fine del IV secolo che si 
riscontra in Gallia e in Spagna un periodo di preparazione alla festa del Natale.
Solo a partire dal VII secolo, si inizierà però a parlare effettivamente di tempo di Avvento 
nelle quattro settimane con riferimento al Natale. Tale periodo verrà chiamato tempus ante 
natale Domini (tempo che precede la nascita del Signore) o tempus adventùs Domini (tempo 
della venuta del Signore).
L’Avvento è, dunque, quel periodo di preparazione al Santo Natale che si fonda princi-
palmente sulla speranza, poiché attende il doppio arrivo di Cristo: la sua venuta storica e 
la sua seconda e definitiva venuta.
Si tratta di un tempo di attesa fiduciosa che chiama a rinnovare la speranza, a crescere 
spiritualmente e ad agire concretamente nel segno della giustizia, della carità, della solida-
rietà, dell’accoglienza e della pace. L’Avvento è infatti l’occasione per riscoprire non una 
speranza astratta, bensì un sentimento volto ad un’azione concreta, che può tradursi in 
diverse forme di sostegno e impegno verso il prossimo. 
Più che mai nei periodi di crisi e di difficoltà, questo tempo di attesa propone di affidarsi 
ad una speranza certa ed affidabile e spinge ciascuno ad agire con un più accentuato 
altruismo. 
E soprattutto nell’Anno Giubilare della speranza, ormai quasi al termine, l’Avvento ci 
esorta a superare l’effimero: a distogliere l’attenzione dai beni materiali e a dedicarci agli 
altri in modo autentico, riflettendo sui i valori più importanti e riscoprendo la bellezza 
delle piccole cose e della condivisione. 
Per quanto il contesto storico e sociale in cui viviamo possa apparire spesso orribile, de-
turpato e crudele, durante il periodo natalizio sembra quasi più facile ritrovare la giusta 
forza per affrontare le difficoltà e una più salda fiducia verso il futuro.
Nel periodo di Avvento, ciascuno di noi, nel proprio ambito di impegno, è invitato a far-

Tempo di AVVENTO, 
TEMPO DI SPERANZA 

Laura Baciadonna



494/2025

si promotore di segni di speranza. Già parlarne è 
forse, di per sé, un segnale di speranza. Ogni pic-
colo gesto, ogni dettaglio, qualsiasi tipo di atten-
zione e sussidio può fare la differenza. Siamo tutti 
coinvolti e per questo chiamati a gesti responsabi-
li, a coltivare e alimentare la speranza in un mon-
do migliore. Solo in questo modo, il Santo Natale 
può essere non solo una celebrazione, ma un’oc-
casione per rinnovare il nostro slancio missiona-
rio e il nostro impegno verso chi è meno fortuna-
to. Solo in questo modo la fine del Giubileo, il cui 
motto voluto da Papa Francesco ed ereditato da 
Papa Leone XIV, è “Pellegrini di speranza”, lascerà 
un’impronta chiara da seguire per continuare un 
cammino di fede che vada oltre le paure personali 
e collettive e che possa lenire le piaghe di una so-
cietà disorientata e ferita, che sembra aver perso il 
lume della ragione. 

L’Avvento è 
l’occasione per 
RISCOPRIRE 
non una speranza 
astratta, bensì un 
SENTIMENTO volto 
ad UN’AZIONE 
CONCRETA, 
che può tradursi 
in diverse forme 
di sostegno e 
IMPEGNO VERSO  
IL PROSSIMO 



50 4/2025

Dalle stesse parole dell’Autore:
“…come malato, sono certo della sua compren-
sione, il mio scrivere rientra in un personale pro-
gramma di lotta al Parkinson che si riassume in 
poche parole: “Anziché deprimermi, scrivo”:
Sono un religioso-sacerdote dei Padri Soma-
schi, che dopo aver lavorato in una casa per 
esercizi spirituali per quasi trent’anni ora è in 
cura per la malattia di Pakinson dal 2019…
Però con l’aiuto di Dio, vuol continuare a 
sentirsi utile, e si è messo a scrivere sussidi 
di preghiera, testi omiletici e brevi biografie 
di Santi…”.
La pubblicazione porta la prefazione del 
Vescovo di Manfredonia-Vieste-S. Gio-
vanni Rotondo
MONS. P. FRANCO MOSCONE

Il testo si sviluppa 
in capitoli che toc-
cano tutta la vita 
del Santo di Tri-
volzio:

-	 L’infanzia e l’adolescenza con gli zii,
-	 Studente di medicina a Pavia,
-	 Universitario in divisa militare,
-	 La laurea in Medicina e Chirurgia,
-	 Medico condotto a Morimondo,
-	 Apostolo tra i giovani della parrocchia
-	 Un medico che si fa frate,
-	 Religioso dei Fatebenefratelli.
-	 La malattia, la morte, il miracolo,
-	 Spettacolo di fede.

“ERO MALATO E MI AVETE VISITATO” 

Breve profilo biografico di San Riccardo Pampuri 
di P. GIUSEPPE VALSECCHI C.R.S.

I testi raccolti nel volume attingono al patri-
monio che la spiritualità cristiana ha elabora-
to sul tema della cura e della malattia nel sol-
co del fare misericordia ispirato alla parabola 
del giudizio finale. I documenti si riferiscono 
a persone che si sono impegnate nell’ambi-
to sanitario creando strutture e ricoveri per 
malati in Italia e all’estero in particolar modo, 
prestando la loro opera e il loro servizio 
come medici, infermieri o collaboratori nei 
paesi del Terzo mondo. I materiali raccolti 

presentano i riflessi 
della tradizione cri-
stiana che, su model-
lo di Cristo, si fanno 
carico delle persone 
più povere e bisognose tra 
cui anche gli ammalati. Grazie a questo volu-
me il lettore potrà accostarsi ai vari aspetti e 
alle diverse problematiche che la medicina e 
la cura portano con sé lungo un percorso fat-
to di quelle domande che la malattia solleva.

ERO MALATO E MI AVETE VISITATO. 
TESTI DI SPIRITUALITÀ CRISTIANA SUL TEMA 
DELLA CURA COME OPERA DI MISERICORDIA

Autore: Lucio Coco
Editore: Libreria Editrice Vaticana 
Data di Pubblicazione 3 dicembre 2015

RECENSIONI



DALLE NOSTRE CASE 

52	 Brescia

54	 Cernusco sul Naviglio

58	 Gorizia

63	 Romano D’Ezzelino

67	 San Colombano al Lambro

69	 San Maurizio Canavese

74	 Offerte

Dalle NOSTRE CASE



52 4/2025

IIL GIUBILEO DELLA SPERANZA: 
     UN ABBRACCIO CHE UNISCE IL MONDO

Sono molteplici le attività che in ogni par-
te del mondo hanno contribuito a rendere 
partecipato il Giubileo della Speranza, me-
diante testi, pitture, canzoni, pellegrinaggi, 
momenti di preghiera e di riflessione intor-
no ai quali sono nate numerose e diverse 
opportunità di condivisione e conoscenza, 
proprio come è avvenuto nel nostro Cen-
tro.  
Le diverse attività ispirate dal Giubileo, ci 
hanno permesso di rivivere il sentimento 
che suscita l’attraversare la porta Santa; 
ognuno di noi ha potuto recitare una pre-
ghiera, vivere un’emozione o semplice-
mente un aver camminato insieme ad altri, 
condividendo tempo, parole, luoghi pur 
senza conoscerci. 
Il simbolo del Giubileo 2025 è stato accol-
to non soltanto come un logo, ma come 
un’immagine viva, capace di parlare e di il-
luminare il cuore degli uomini. Con parole 
semplici, ma dense di significato, questo 
segno grafico ci aiuta a ritrovare senso e 
sentimento nella vita di ogni giorno.
Per questo nella nostra realtà abbiamo 
scelto di scomporre il logo mettendo in 
evidenza le singole immagini che danno si-
gnificato e valore profondo all’insieme. Da 
questa intuizione sono state realizzate delle 
piccole cartoline, delle flash-card pensate 
per essere lette durante la giornata come 
piccole finestre di luce, da tenere vicine, da 

condividere, da custodire. 
Come ha spiegato Mons. Fisichella, le quat-
tro figure stilizzate, abbracciate e in movi-
mento, rappresentano l’umanità che avanza 
unita, sorretta dalla fede e illuminata dalla 
speranza.

Si può notare che l’apri-fila è 
aggrappato alla croce. È il se-
gno non solo della fede che ab-
braccia, ma della speranza che 
non può mai essere abbandona-
ta perché ne abbiamo bisogno 
sempre e soprattutto nei mo-
menti di maggiore necessità.

Ci sono poi 
quattro figure 
stilizzate per 
indicare l’uma-
nità provenien-
te dai quattro 

angoli della terra. Sono una abbracciata 
all’altra, per indicare la solidarietà e fratel-
lanza che deve accomunare i popoli.

La parte inferiore della Cro-
ce che si prolunga trasfor-
mandosi in un’ancora, si 
impone sul moto ondoso e 
simboleggia la metafora del-
la speranza.

BRESCIA   
Centro San Giovanni di Dio  

Michela Facchinetti 



DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 

534/2025

Le onde sot-
tostanti sono 
mosse per 
indicare che 

il pellegrinaggio della vita non sempre si 
muove in acque tranquille; spesso le vicen-
de personali e gli eventi del mondo impon-
gono con maggiore intensità il richiamo 
alla speranza.
Nei lavori pensati durante la condivisio-
ne della custodia della porta del Giubileo 
presente nel nostro Istituto, sono state re-
alizzate, da ospiti e operatori, idee creative 
utilizzando materiali, oggetti, simboli, che 
veicolassero il significato concreto e tangi-
bile della speranza nella quotidianità. Come 
l’ immagine che ci ricorda, attraverso i co-
lori, un’alba o un tramonto, quali momenti 
della giornata o della vita.  
La speranza è il dono che ci viene dato e 
che assume la forma di una chiave per pro-
vare ad aprire anche le porte più “nasco-
ste”, non sempre facili da districare, come 
un aggrovigliato gomitolo di lana. 

Ci auguriamo che, come incisivo ricordo di 
questo camminare insieme, possa rimanere 
il simbolo dell’“Abbraccio della Speranza”.



54 4/2025

AARRIVANO A CERNUSCO LE SUORE 
FRANCESCANE DEI SACRI CUORI

La festa di San Francesco di quest’anno, 
anticipata al 3 ottobre (data che in effetti 
rappresenta la nascita al cielo di Francesco 
d’Assisi) è diventata una bella occasione 
per accogliere nel nostro Centro la nuova 
comunità delle Suore Francescane dei Sa-
cri Cuori.
Durante la Celebrazione Eucaristica, pre-
sieduta dal Padre Provinciale, Fra Massi-
mo Villa, sono state accolte e presentate 
alla Famiglia Ospedaliera le quattro suore 
che dimoreranno a Cernusco: Suor Ma-
rilou (Superiora), Suor Anna Maria, Suor 
Yasinta e Suor Laura che con la loro pre-
senza saranno segno di accoglienza e di 
vicinanza per chi vive e lavora nel nostro 
Centro.
Il momento più intenso, da un certo pun- La Madre Superiora e le nuove sorelle arrivate a Cernusco

Un momento di condivisione con il Padre Provinciale e il Segretario

CERNUSCO SUL NAVIGLIO  
Centro Sant’Ambrogio  

Giovanni Cervellera



554/2025

to di vista, è stata la consegna ufficiale 
dell’Obbedienza alle suore da parte della 
Madre Generale, sr Maria Rita Sabatino. 
Particolare sensazione hanno suscitato le 
parole pronunciate nel conferimento, ci-
tando una frase del fondatore, P. Simpli-
ciano della Natività dei francescani alcan-
tarini, che ricorda alle sue suore di avere 
come “solo desiderio l’obbedienza” nella 
quale trovare la propria realizzazione. E in 
un tempo in cui nessuno vuole rinunciare 

al proprio punto di vista per un bene più 
grande, l’espressione appare rivoluzionaria.
Durante il pranzo, dopo la S. Messa, c’è 
stata la possibilità di avvicinare le sorelle, in 
uno scambio di reciproca conoscenza.
Le suore Francescane dei Sacri Cuori sono 
nate dal cuore e dal desiderio di P. Simpli-
ciano intorno al 1880. Inizialmente furono 
chiamate “Margheritine”, sentendosi so-
relle di Santa Margherita da Cortona e nel 
1886 approdarono alla nascita della Con-
gregazione con l’attuale denominazione. 
Attualmente sono presenti in circa 30 co-
munità in Italia e poi in Polonia, Filippine, 
Colombia, Thailandia, India, Indonesia, 
Timor est, Corea del sud. 
Dal giorno dopo l’accoglienza ufficiale, ab-
biamo visto le quattro suore dirigersi verso 
le comunità per portare immediatamente 
gesti e parole di conforto per gli ospiti e 
di sostengo e collaborazione per gli opera-
tori. Il loro entusiasmo sta contagiando le 
persone con quello spirito di freschezza di 
chi vuole donare il proprio tempo, le ener-
gie e quanto di meglio si possa offrire. 
Le Francescane dei Sacri Cuori sono or-
mai presenti in quasi tutte le comunità 
della Provincia Lombardo-Veneta, rinfor-
zando con la propria spiritualità, il carisma 
dell’ospitalità, nato dalla passione di San 
Giovanni di Dio.

La Madre Generale, Suor Maria Rita Sabatino

Insieme nella spiritualità e  nell’Ospitalità

DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 



56 4/2025

L’L’ARCIVESCOVO DELPINI IN VISITA AL 
CENTRO SANT’AMBROGIO: 
UNA COMUNIT CHE CURA LA PERSONA 
NELLA SUA INTEREZZA

La visita pastorale dell’Arcivescovo di 
Milano, Mons. Mario Delpini, al Centro 
Sant’Ambrogio dei Fatebenefratelli di Cer-
nusco sul Naviglio, ha trasformato quella 
di ieri in una giornata particolarmente ricca 
di significato per gli ospiti, per gli operato-
ri e per l’intera comunità che anima questa 

realtà. Una presenza attesa e sentita, che ha 
rafforzato la consapevolezza di far parte di 
una Chiesa viva, che accompagna concre-
tamente la fragilità e chi se ne prende cura. 
Fin dal suo arrivo, Mons. Delpini ha voluto 
instaurare con tutti un rapporto di ascolto 
e vicinanza, riconoscendo il valore di una 
struttura che da oltre ottant’anni testimo-
nia il carisma di San Giovanni di Dio nella 
cura delle persone affette da disagi psichici.

Un inizio nel segno della preghiera e 
della comunione
La giornata si è aperta nella chiesa del Cen-
tro, con il canto dell’Inno del Giubileo e la 
recita del Padre Nostro, alla presenza degli 
ospiti e dei collaboratori. È stato un mo-
mento semplice e intenso al tempo stesso, 

in cui è emersa la dimensione spi-
rituale della cura, così importan-
te nel percorso riabilitativo delle 
persone che vivono l’esperienza 
della sofferenza mentale. La bene-
dizione impartita dall’Arcivesco-
vo ha avuto un valore particolare: 
non solo un gesto di protezione e 
di incoraggiamento, ma anche un 
invito a riconoscere ogni giorno 
la presenza di Dio accanto a chi 
cura e a chi è curato.
“Il paziente è al centro”: pro-
fessionalità e carisma come 
unico stile di cura
Il momento centrale della visita 
si è svolto in Auditorium, dove 
Mons. Delpini ha incontrato gli 
operatori. Nelle parole del Padre 

Arcivescovo — accolte con attenzione e 
gratitudine — è emersa una profonda ri-
flessione sul valore della relazione di cura: 
«Il malato non è solo destinatario di cure: 
crea una dinamica relazionale. Riceve, ma 
dà anche». È attraverso questo scambio che 
la cura diventa pienamente umana: una re-
ciprocità in cui chi accompagna e chi viene 
accompagnato si arricchiscono reciproca-
mente.

L’arrivo dell’Arcivescovo di Milano, Mons. Mario Delpini



574/2025

Ad aprire il momento di dialogo è stato 
Fra Massimo Villa, che ha ricordato come 
l’identità del Centro sia fondata su un prin-
cipio essenziale: «Ogni cosa qui ruota at-
torno alla persona: i nostri ospiti sono al 
centro e tutto è al loro servizio». Una visio-
ne che unisce l’eccellenza professionale alle 
radici carismatiche dell’Ordine: prendersi 
cura non solo del corpo, ma anche dei lega-
mi, delle emozioni, della spiritualità e della 
dignità di ogni persona.
Le Comunità: casa, vita condivisa, per-
corsi di autonomia
La visita si è conclusa nelle Comunità San 
Riccardo e Olallo Valdés, realtà abitative e 
riabilitative dove ogni giorno si costruisce 
un cammino partecipato di vita. Qui la cura 
prende la forma dell’abitare: la quotidiani-
tà diventa uno spazio di crescita, relazione 
e responsabilizzazione. Accanto a ospiti e 
operatori, l’Arcivescovo ha potuto toccare 
con mano un modello di riabilitazione ba-
sato sull’inclusione sociale, sulla partecipa-
zione e sul riconoscimento delle capacità di 
ciascuno, anche quando la fragilità sembra 
prendere il sopravvento.
Una comunità che si sente accompa-
gnata
Oggi il Centro Sant’Ambrogio ospita circa 
420 pazienti e conta quasi lo stesso nume-

ro di professionisti impegnati nei servizi 
sanitari, educativi e riabilitativi. Una real-
tà dinamica che, pur nel continuo mutare 
dei bisogni — pensiamo alle nuove forme 
di marginalità sociale, alla presenza di mi-
granti o persone senza dimora — conti-
nua a innovare i propri modelli di cura. 
La giornata con Mons. Delpini ha con-
fermato che questa missione non è solo 
una risposta ai bisogni del territorio, ma 
un vero e proprio servizio evangelico: una 
testimonianza di fede che si traduce in ge-
sti quotidiani di accoglienza e di rispetto. 
La vicinanza dell’Arcivescovo rappresenta 
per tutti un impulso a continuare con con-
vinzione e speranza: Dio sta dalla nostra 
parte e ci accompagna nel servizio quoti-
diano a chi è più fragile.
Una gratitudine condivisa 
Un grazie sincero a Mons. Delpini per aver 
scelto di essere qui, ai nostri operatori per 
il loro impegno competente e appassiona-
to, agli ospiti che — con la loro presenza 
e i loro gesti — ci ricordano ogni giorno 
che la cura è relazione, incontro, vita pie-
na. La visita pastorale rimarrà un dono per 
tutti: un segno che ci sprona a non perdere 
mai di vista il cuore del nostro lavoro — 
la persona — e a continuare a camminare 
insieme.

Mons. Delpini viene omaggiato con un piccolo dono simbolico



58 4/2025

UUN SALUTO SENTITO AL 
DOTT. ALESSANDRO SANTOIANNI: 

LA CHIUSURA DI UN CAPITOLO 
PER VILLA SAN GIUSTO

Il 30 giugno ha segnato la conclusione 
di un capitolo significativo per la Casa 
di Riposo Villa San Giusto. Alessandro 
Santoianni, direttore della struttura dal 
mese di aprile 2021, ha lasciato il suo in-
carico per dedicarsi interamente alla Casa 
di Riposo di San Vito al Tagliamento, 
una realtà che finora aveva gestito in pa-
rallelo. La decisione è stata presa con un 
certo rammarico, motivata dalla necessità 
di concentrare le proprie energie su un’u-
nica realtà, come la situazione richiedeva.
Durante il suo mandato, la guida di San-
toianni è stata improntata a valori fonda-
mentali dell’Ordine dei Fatebenefratelli 
che hanno profondamente segnato l’am-
biente di Villa San Giusto. La sua azione 
è sempre stata orientata all’attenzione 

GORIZIA
Casa di Riposo Villa San Giusto

Simone Marchesan

...e quelli dello StaffI ringraziamenti del Padre Priore al  Dott. Santoianni...



DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 

594/2025

per la persona di ogni collaboratore e alla 
dignità della cura prestata ad ogni ospite, 
principi che hanno costantemente occupa-
to il primo posto nelle sue decisioni e nel 
suo operato quotidiano.
Il pomeriggio del 30 giugno si è tenuto un 
breve ma significativo momento di saluto, 
che ha visto la partecipazione di tutti i re-
ligiosi e gli operatori di Villa San Giusto. 
In questa occasione, il Direttore Sanitario 
Pierluigi de Fornasari e il Padre Priore Fra 
Marco Fabello hanno espresso il loro rin-
graziamento ad Alessandro Santoianni per 
l’impegno profuso e il lavoro svolto. È sta-
ta sottolineata la competenza e la serietà 
che hanno contraddistinto la sua Direzio-
ne, permettendogli di guidare la struttura 
con una professionalità fuori dal comune e 
un’efficacia ampiamente riconosciuta.

…e un gradito ritorno: il benvenuto al 
dott. Marco Mariano
Con la partenza di Alessandro Santoianni, 
Villa San Giusto si prepara ad accogliere 
una figura già nota e stimata: Marco Ma-
riano. A lui è stato affidato l’incarico di di-
rettore, un gradito ritorno considerato che 
fu proprio Marco Mariano a consegnare 
il testimone al direttore Santoianni. Que-
sto avvicendamento segna un ciclo che si 
chiude e si riapre con una continuità nel 
segno della professionalità e della dedizio-
ne.
A entrambi, Alessandro Santoianni per 
il suo nuovo percorso professionale e il 
Marco Mariano per il suo reingresso alla 
guida di Villa San Giusto, vanno i migliori 
auguri di buon lavoro da parte di tutta la 
Comunità di Villa San Giusto.

Un’ultima foto con la comunità religiosa e non solo



60 4/2025

VVILLA SAN GIUSTO SALUTA E ABBRACCIA 
IL SUO CAPPELLANO DON PAUL

Il 13 agosto 2025 è stata una giornata di 
emozione e gratitudine per l’intera co-
munità della Casa di “Villa San Giusto” 
di Gorizia. L’intera struttura, dagli ospiti 
al personale, dai volontari ai familiari, si è 
stretta per salutare il proprio amato cap-
pellano, Don Paulson Kochuthara Antony 
ma per tutti semplicemente don Paul, che 
ha lasciato l’incarico di accompagnamento 
spirituale dopo 6 anni di servizio.
Il legame tra Villa San Giusto e Don Paul 
è stato immediato e profondo. Originario 
del Kerala, in India, Don Paul era giunto 
a Gorizia inizialmente per il tempo ne-
cessario a completare i suoi studi. Quella 
che doveva essere una breve permanenza 
si è, fortunatamente, prolungata ben ol-
tre la conclusione degli impegni accade-

mici, fino all’agosto di quest’anno.
Nessuno a Villa San Giusto avrebbe mai 
voluto che arrivasse questo momento. La 
messa celebrata il giorno del suo saluto è 
stata particolarmente sentita e toccante, an-
cor più perché coincidente con il decimo 
anniversario dell’ordinazione sacerdotale di 
Don Paul. L’intera comunità si è raccolta 
attorno a lui, in un momento di fede e con-
divisione.
Don Paul lascia un vuoto in ogni corrido-
io, reparto e stanza. Chiunque lo abbia co-
nosciuto ricorderà per sempre il suo sor-
riso mai negato, la sua allegria contagiosa, 
ma soprattutto la sua profonda umanità e 
la vicinanza a chiunque avesse bisogno di 
una parola di conforto, ospite o membro 
del personale che fosse. Persona di for-
tissima e di fede genuina, era stimato per 
il suo rispetto universale e la capacità di 
trovare sempre la parola giusta per ogni 
situazione, un faro spirituale di inestima-
bile valore.
Ma la sua presenza a Villa San Giusto 
non era fatta solo di parole: passava a sa-
lutare singolarmente gli anziani, sempre 
sorridendo e spesso facendogli ascoltare 
la loro canzone preferita: chi non ricorda 
Ines sorridere commuovendosi sulle note 
di “Con te partirò”? E dopo ogni santa 
messa, don Paul trasformava il tempo di 
condivisione in un momento di gioioso 
stare assieme con le canzoni più belle, 
tanto che nessuno avrebbe voluto tornare 
nelle proprie stanze.
Oltre a essere il cuore spirituale di Villa 
San Giusto, don Paul vanta anche una cu-
riosa e inusuale caratteristica: è una delle Don Paul e la sua ultima Eucarestia come cappellano di Villa San 

Giusto



614/2025

LLA SOLENNE FESTA DI 
SAN GIUSTO MARTIRE

colonne portanti della Nazionale di Cricket 
del Vaticano, il St. Peter’s Cricket Club. 
Una curiosità che ne sottolinea lo spirito 
eclettico e la straordinaria energia e vi-
talità che lo hanno portato in giro per il 
mondo a incontrare papi, regnanti e go-
vernatori con la stessa genuina ricchezza 
con la quale saluta ogni nostro ospite.
Il suo ricordo e la sua eredità rimarranno 

per sempre parte indelebile della storia 
di Villa San Giusto. Don Paul ha subito 
preso servizio presso il nuovo incarico: 
cappellano dell’Ospedale di Gorizia: for-
tunati i pazienti che lo avranno con loro. 
Ma un po’ di Villa San Giusto lo accom-
pagnerà: l’Ospedale presso il quale presta 
servizio è intitolato al nostro santo fon-
datore San Giovanni di Dio.

Lo scorso 3 novembre, la Comunità di 
Villa San Giusto ha vissuto una giornata 
di profonda spiritualità e unione, incen-
trata sull’evento che da sempre rappre-
senta la festa cardine della nostra Casa: la 
solennità di San Giusto Martire, nostro 
Patrono. La festività ha unito personale, 
residenti e figure istituzionali in un in-
tenso momento di riflessione sul carisma 
fondamentale dell’accoglienza e dell’as-
sistenza che anima l’operato dell’Ordine 
Ospedaliero dei Fatebenefratelli.
Il momento centrale della giornata è sta-
ta la solenne Celebrazione Eucaristica, 

tenutasi presso la chiesa parrocchiale dei 
Santi Giovanni di Dio e Giusto. L’evento 
ha ricevuto un sigillo di straordinaria im-
portanza grazie alla partecipazione e alla 
presidenza di Monsignor Carlo Roberto 
Maria Radaelli, Arcivescovo della Dioce-
si di Gorizia. La sua presenza non è sta-
ta solo un onore, ma ha evidenziato in 
modo incisivo la forte e vitale relazione 
tra la Chiesa locale e l’Opera Ospedalie-
ra, confermando l’importanza cruciale e 
il ruolo centrale dell’istituzione di Villa 
San Giusto nel contesto diocesano e nel 
servizio alla comunità.

Una chiesa gremita per salutare il suo cappellano

DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 



62 4/2025

Numerosi fedeli per una 
solenne Celebrazione 
Eucaristica

Particolare risalto ha assunto la nutrita 
e significativa composizione del gruppo 
dei concelebranti, che ha rappresentato la 
profonda rete di legami che convergono 
su Villa San Giusto. Accanto all’Arcive-
scovo, hanno concelebrato infatti diversi 
sacerdoti, a testimonianza dell’abbraccio 
comunitario; tra loro vi era don Paul, ex 
Cappellano; don Fausto, vice cappellano 
parrocchiale, a rafforzare il legame con la 
storia dei Fatebenefratelli a Gorizia; don 
Giulio, il cui legame era anche familiare; 
l’istituzionale Don Mirko, Direttore della 
Pastorale della Salute di Gorizia; e la toc-
cante e simbolica presenza di don Adel-
chi, egli stesso residente. Questa pluralità 
ha enfatizzato come Villa San Giusto sia 
un crocevia essenziale di fede e servizio, 
sotto la guida della Chiesa locale.
Nel corso della sua significativa e vi-
brante omelia, Monsignor Radaelli ha 
riaffermato con forza l’esempio di San 
Giusto Martire come luminosa testimo-
nianza della fede nonostante le avversità. 
L’Arcivescovo ha poi dedicato una parte 
centrale del suo messaggio al Vangelo del 
giorno, un passaggio in cui Gesù esorta a 
non invitare ai banchetti chi può ricam-
biare, ma piuttosto “poveri, storpi, zoppi 
e ciechi”. Monsignor Radaelli ha inven-
trato il suo messaggio in modo potente 
sulla gratuità del bene come pilastro del-
la carità cristiana. Ha sottolineato come 
la vera missione si manifesti nell’atto di 
donare senza aspettarsi nulla in cambio, 

ricordando ai presenti che il prin-
cipio fondante del buon cristiano 
non è la reciprocità, ma l’acco-
glienza incondizionata di coloro 
che non hanno nulla da offrire per 
ricambiare. L’Arcivescovo ha così 

ispirato tutti i presenti, ribadendo che 
questa logica evangelica è il cuore pul-
sante della missione che tutti gli operato-
ri e la comunità di Villa San Giusto sono 
chiamati a incarnare ogni giorno.
Un momento particolarmente sentito 
della cerimonia è stato dedicato al rin-
graziamento per chi ha speso tanti anni 
per la Comunità di Villa San Giusto. 
L’educatore Gianluca Cecchin è stato 
insignito della medaglia conferita in rico-
noscimento dei suoi 25 anni di servizio 
ininterrotto presso la Struttura, simbolo 
di profonda gratitudine che la Comunità 
nutre per l’impegno quotidiano di tutto il 
personale.
Per permettere la più ampia e sentita par-
tecipazione all’evento, è stata predisposta 
una particolare organizzazione delle atti-
vità assistenziali, assicurando ai residenti 
e al personale la possibilità di partecipare 
alla liturgia e vivere pienamente la solen-
nità, in equilibrio tra cura e celebrazione.

Gianluca Cecchin riceve la sua meritata medaglia



634/2025

ROMANO D’EZZELINO
Casa di Riposo Pio X

Lavinia Testolin

La nostra Casa di Riposo si arricchisce di 
un nuovo spazio nel verde dei nostri bel-
lissimi giardini: un orto terapeutico com-
posto da sei vasche rialzate, progettate ad 
un’altezza comoda sia per chi si muove in 
carrozzina sia per chi cammina. Questo 
progetto è stato possibile anche grazie alla 
generosità di familiari e amici, che hanno 
contribuito con entusiasmo, dandoci la 
possibilità di acquistare tutto il necessario. 
Nelle vasche abbiamo piantato piante aro-
matiche come salvia, timo, erba cipollina: 
profumi che stimolano l’appetito, offrono 
un’esperienza sensoriale preziosa per il be-
nessere degli anziani e rappresentano spes-
so un tuffo nei ricordi. Come sappiamo 
l’olfatto ha un legame diretto con le aree 
cerebrali della memoria e delle emozioni: 
un profumo familiare può riattivare ricordi 

e suscitare emozioni anche dopo anni. A 
queste si aggiungono colorati fiori e alcune 
verdure fresche come insalata e zucchine. 
L’orto, nelle nostre intenzioni, non è solo 
un luogo dove coltivare piante, ma soprat-
tutto uno spazio di incontro: prendersi 
cura della terra insieme favorisce la socia-
lizzazione, la manualità, l’esercizio fisico e il 
buonumore. Ogni annaffiatura, ogni foglia 
nuova è occasione per condividere ricordi, 
scambiarsi consigli e godere della bellezza 
del tempo trascorso insieme. Anche volon-
tari e familiari vengono coinvolti, ed è un 
piacere vedere gli anziani che accompagna-
no i loro figli e nipoti a vedere le piantine, 
mostrando con orgoglio il frutto del loro 
lavoro. E per l’autunno? Ci stiamo già pre-
parando a piantare nuovi ortaggi, così che il 
nostro orto possa offrire frutti e soddisfa-
zioni in ogni stagione.

L’orto come terapia e... come spazio di incontro

UUN NUOVO ORTO TERAPEUTICO 
PER LA NOSTRA CASA



64 4/2025

OLIMPIADI DEL GRAPPA: 
QUANDO LA VITALITÀ  
NON CONOSCE ETÀ

Lo scorso 8 settembre, ai piedi del Mon-
te Grappa, il cortile della Casa di Riposo 
AITA di Crespano si è trasformato in un 
vero stadio dell’allegria: quasi duecento “at-
leti” provenienti da una ventina di strutture 
hanno dato vita alle Olimpiadi del Grappa, 
una giornata all’insegna del movimento, 
della memoria e del sorriso. Tra i parteci-
panti, anche la nostra Casa di Riposo San 
Pio X, presente con sette residenti e una 
signora del Centro Diurno, accompagnati 
dall’équipe composta da educatrice, fisiote-
rapista e OSS. Per settimane, i nostri ospiti 
si sono preparati con entusiasmo: tra giochi 
cognitivi, esercizi di linguaggio, attività mo-
torie e momenti di gruppo, la palestra e la 
sala animazione sono diventate un piccolo 
campo d’allenamento dove si respirava la 
voglia di mettersi in gioco. Le Olimpiadi 
del Grappa non sono solo una competizio-
ne, ma un modo per promuovere il senso 
di appartenenza e di comunità, per vivere 
un’esperienza fortemente socializzante in 
cui ognuno può sentirsi protagonista. È 
l’occasione per dire, con orgoglio e leg-
gerezza, che il benessere psicofisico passa 
anche dal divertimento, dalla condivisione 
e da un pizzico di sana sfida.
E quest’anno la nostra squadra ha porta-
to a casa il primo premio! Una vittoria che 
profuma di impegno, collaborazione e gio-
ia collettiva. La coppa resterà nella nostra 
struttura per un anno, simbolo di un tra-
guardo conquistato con cuore e determina-
zione, prima di tornare a passare di mano 
in mano tra i futuri vincitori. Più che un 

trofeo, è il segno tangibile di quanto ogni 
giorno, anche attraverso il gioco, si possa 
continuare a crescere, a sorridere e a sentir-
si parte di qualcosa di bello.

LE ARTI PER VIA: UN TUFFO 
NELLA MEMORIA TRA 
MESTIERI E MELODIE

Il 24 settembre, nella splendida cornice 
di Villa Cà Cornaro, i nostri ospiti hanno 
vissuto una mattinata speciale: un autenti-
co viaggio nel tempo grazie al gruppo “Le 
Arti per Via” di Bassano del Grappa. Que-
sto straordinario gruppo folk, metà museo 
itinerante e metà teatro di strada, porta in 
scena da anni una proposta culturale unica 
nel suo genere. Frutto di una lunga ricerca 
storica, “Le Arti per Via” ricrea con pre-
cisione e poesia i mestieri di un tempo, le 
voci, i gesti e i canti della gente comune di 
inizio Novecento. Una sessantina di figu-
ranti, nei panni di artigiani e venditori, tra-
sformano le piazze e i porticati in un vero 
museo vivente, dove la storia prende vita 
davanti agli occhi di chi guarda.

SSETTEMBRE INSIEME

Alcuni figuranti de “Le Arti per via” propongono uno spaccato 
dei primi anni del 900...



DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 

654/2025

Per i nostri anziani è stato come riabbraccia-
re la propria giovinezza. Sotto i portici della 
villa, tra risate e commozione, sono tornate 
le lavandare del Brenta, le rammendatrici 
e le filatrici, le venditrici di erbe aromati-
che e di giocattoli, gli impagliatori di sedie, 
le fabbricanti di “dresse” di paglia, borse 
e cappelli. Ogni personaggio, con i suoi 
strumenti e la sua voce, ha evocato ricordi 
lontani ma vivissimi: le giornate passate a 
lavorare, i profumi delle erbe, le chiacchiere 
sotto il sole, la musica che accompagnava 
i gesti quotidiani. È stato un ritorno alla 
fanciullezza e alla gioventù, una mattinata 
in cui la memoria è diventata spettacolo 
e la nostalgia si è trasformata in sorriso. 
I canti e le drammatizzazioni del gruppo 
hanno toccato corde profonde, riportando 
alla luce le radici di un mondo semplice ma 
pieno di dignità e di calore umano. Un gra-
zie di cuore a “Le Arti per Via” per averci 
regalato questa esperienza così autentica e 
coinvolgente — un incontro tra cultura, 
emozione e ricordo che resterà nel cuore 
dei nostri ospiti e di tutti noi.

UNA MATTINATA MAGICA 
CON IL MAGO ARUN

Il 4 settembre la nostra casa si è trasfor-
mata, per qualche ora, in un piccolo teatro 

dell’incanto. A farci visita è stato il Mago 
Arun, un giovane talento bassanese di soli 
18 anni che, con il suo sorriso e la sua abi-
lità, ha saputo trasportare ospiti e operatori 
in un mondo fatto di illusioni, stupore e 
meraviglia. Carte che scompaiono, oggetti 
che si muovono da soli, fazzoletti che cam-
biano colore: ogni numero è stato accolto 
con risate, applausi e un pizzico di incre-
dulità. Per un’intera mattinata la magia è 
diventata reale, e nei volti dei nostri anziani 
si è accesa quella stessa luce di curiosità e 
stupore che appartiene ai bambini.
Ma dietro a uno spettacolo di magia c’è 
molto più di qualche trucco ben riuscito. 
C’è la capacità di far sognare, di rompere 
la routine, di risvegliare la fantasia. Ogni 
gesto del Mago Arun è stato un invito a 
credere ancora nella possibilità dell’impos-
sibile, a lasciarsi sorprendere, a ritrovare 
quella leggerezza che spesso la vita adulta 

Il giovane mago Arun alle prese con uno dei suoi 
sorprendenti numeri

…e i mestieri di un 
passato ormai lontano



66 4/2025

mette da parte. Dal punto di vista psico-
logico, momenti come questo favoriscono 
il benessere emotivo, stimolano la socia-
lizzazione e alimentano la gioia condivisa. 
Ridere insieme, stupirsi insieme, è una for-
ma di cura: apre spazi di serenità, rafforza i 
legami, ricorda che anche nelle giornate più 
ordinarie può esserci un pizzico di magia.
Un grazie sincero al Mago Arun per averci 
regalato un mattino così luminoso e diver-
tente. La sua giovane età e la sua passione 
sono la prova che l’entusiasmo, quando è 
autentico, sa parlare a tutte le generazioni. 
E noi, per un giorno, siamo tornati tutti un 
po’ bambini.

PRANZO IN CANTINA:  
I SAPORI DELLA MEMORIA 
E IL PIACERE DELLO STARE 
INSIEME

C’è un modo semplice e genuino per ri-
scoprire la gioia della vita: sedersi tutti in-
sieme a tavola, sotto una pergola d’uva e 
lasciarsi avvolgere dai profumi e dai ricor-
di. È quello che abbiamo fatto nei giorni 
scorsi, accompagnando ben 40 ospiti della 
nostra struttura alla vicina e rinomata Oste-
ria Cantina Cà Cornaro, per un pranzo che 
aveva tutto il sapore autentico della tradi-
zione veneta contadina.
All’ombra della pergola di uva fragola, dol-
ce e profumata, gli anziani hanno potuto 
raccogliere con le proprie mani i grappoli 
maturi: un gesto semplice ma pieno di si-
gnificato, che ha riportato molti di loro alle 
vendemmie di un tempo, ai cortili di casa, 
alle giornate passate tra i filari. L’uva, appe-
na colta, è diventata il nostro antipasto più 
speciale.
A seguire, la tavola si è riempita di salumi 
saporiti, sottaceti croccanti, pane fresco e 
un goccio di buon vino, in un clima di sere-
nità e allegria che ha coinvolto tutti, ospiti e 
operatori. Si rideva, si ricordava, si raccon-
tavano aneddoti: la convivialità è diventata 
terapia, e ogni chiacchiera aveva il gusto 

della condivisione vera. Non sono mancati 
i tradizionali canti a chiudere il pranzo, ac-
compagnati dalla chitarra del giovane Elia 
Bedendo, che ci ha raggiunti per l’occasio-
ne. 
Esperienze come questa non nutrono solo 
il corpo, ma anche l’anima. Rompono la 
routine quotidiana, stimolano l’appetito e 
la socialità, risvegliano memorie positive le-
gate alla famiglia, alla giovinezza, alla terra. 
L’ambiente familiare e accogliente favori-
sce il rilassamento, abbassa i livelli di ansia 
e rafforza il senso di appartenenza.
Anche per noi operatori, è stata una gior-
nata preziosa: ci ha ricordato quanto basti 
poco — un tavolo imbandito, il profumo 
del mosto, qualche risata — per creare be-
nessere autentico e reciproco.
E poiché le buone tradizioni vanno colti-
vate, nel mese di ottobre abbiamo organiz-
zato in struttura un pranzo tutto dedicato 
al Baccalà alla Vicentina, un altro piatto 
simbolo della nostra terra. Servito in una 
grande tavolata comune e preparato con 
cura dalla Gastronomia Brotto Egidio di 
Fellette, ha riunito gli ospiti che lo deside-
ravano in un momento conviviale semplice 
ma ricco di calore.
Entrambi gli appuntamenti sono stati pro-
mossi e organizzati dall’équipe educativa 
e riabilitativa della Casa di Riposo San Pio 
X, con l’intento di valorizzare la memoria, 
la socialità e il piacere dello stare insieme 
— ingredienti che, più di ogni altro, fanno 
bene al cuore.

Tutti a tavola: insieme per riscoprire i sapori della tradizione



DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 

674/2025

SAN COLOMBANO AL LAMBRO
Centro Sacro Cuore di Gesù

BBENESSERE E INCLUSIONE SOCIALE: 
IL PROGETTO MELO-BAU AL CDD

Nell’anno 2012 ho svolto per la prima vol-
ta l’attività di pet therapy presso il Centro 
Sacro Cuore di Gesù di San Colombano al 
L. con un’utenza di tipo psichiatrico. A di-
stanza di 13 anni mi sono ritrovata a lavo-
rare come educatrice professionale presso 
il CDD Il Melograno, centro diurno che 
fa parte del Centro Sacro Cuore. Al CDD 
da circa 10 anni è attivo il progetto “Code 
allegre”, laboratorio strutturato per favori-
re l’interazione diretta con i cane, al fine di 
fargli eseguire esercizi guidati e codificati 
di stimolo e risposta; divenendo nel con-
tempo ambito di apprendimenti spaziali, di 
comprensione delle richieste e di memoriz-
zazione dei gesti correlati ai comportamen-
ti da far eseguire.
Data la mia professionalità ed esperienza 
consolidata di operatrice qualificata in pet 
therapy, ho proposto un’esperienza alter-
nativa, in cui il cane diventasse mediatore 
tra le persone disabili e la realtà che li cir-
conda, e nel contempo l’animale potesse 
essere vissuto come “essere senziente” di 
cui prendersi cura. 
In seguito alla richiesta della Scuola Pa-
rentale “I Semini nel bosco” per un nuo-
vo progetto finalizzato a nuove esperienze 
emotive e affettive, ho pensato di mettermi 
in gioco coinvolgendo un gruppo di utenti 
del CDD per permettere agli stessi di assu-
mere un ruolo adulto, responsabile, che li 

veda anche parte di un progetto di cresci-
ta personale dei bambini. È stato deciso di 
chiamarlo Melo-bau per sottolineare la si-
nergia tra il “CDD Melograno” e il cane. Il 
mio ruolo nel progetto è stato ben definito 
come guida del cane e supportato dall’altro 
educatore che ha mediato nell’interazione 
tra animale, utenti e bambini.
Il progetto è stato diviso in due fasi: nel-
la prima, un piccolo gruppo di utenti del 
CDD ha sperimentato all’interno della 
struttura, in mia presenza, il rapporto con 
il cane Dorotea, Bulldog Francese (entram-
bi qualificati secondo le linee guida vigen-
ti presso l’associazione Dog4life Onlus). 
In questa prima fase i partecipanti hanno 
imparato e appreso competenze utili per la 
cura e la gestione dell’animale.
Nella seconda, c’è stata l’integrazione vera 
e propria di un piccolo gruppo di bambini 
del nido scuola “Semini nel Bosco”, scuo-
la parentale di Borghetto Lodigiano con la 
presenza delle educatrici di riferimento del-
lo stesso gruppo.
La nostra proposta si è focalizza sulla presa 
in carico del cane in quanto essere vivente, 
bisognoso di cura e contatto, ed è divenu-
ta nel contempo veicolo per trasmettere ai 
più piccole competenze utili, soprattutto 
per chi vive già vive l’animale o lo volesse 
adottare.
Un aspetto rilevato sono state le risposte 



68 4/2025

sempre precise e puntuali dei nostri utenti 
che hanno interiorizzato il compito asse-
gnato, arricchendolo del proprio bagaglio 
emotivo, e gestendo nel contempo alcune 
empasse tecniche, chiedendo supporto a 
me in modo corretto e coordinato, rispet-
tando i tempi di tutte le figure che hanno 
partecipato al progetto. 
Anche i bambini hanno potuto sperimen-
tare in modo diretto l’esperienza correlata 
alla cura, la presa in carico, la dimostrazione 
affettiva e la temporalità del progetto, infatti 
ci sono stati all’interno dei vari incontri ap-
prendimenti differenti seppur accumunati 
da un unico filo conduttore: apprezzare il 
rapporto con l’animale in tutte le sue sfu-
mature. L’incontro tra bambini e utenti del 
CDD ha messo in rilievo come le fatiche 
fisiche e verbali siano state superate dalla 
cura e dalla mediazione dell’animale che ha 
permesso a tutti in modo spontaneo di ar-
rivare al risultato che ci si era prefissati. Un 
utente che non utilizza il linguaggio verbale 

codificato, un battito di 
mano può rappresen-
tare il nome del cane 
(Dotty) cosi come, l’im-
possibilità di muoversi 
può essere superata dal 
cane stesso che viene 
messo sulle gambe della 
persona. Si evince che 
quest’esperienza è riu-
scita ad arrivare a tutti 
perché il cane, per sua 
natura, ha un legame 
profondo con l’essere 
umano e lo dimostra 
sempre quando si deve 
mettere in gioco.
Inoltre questa attività 

ha permesso una crescita professionale e 
affettiva da parte degli operatori coinvol-
ti, che hanno collaborato con le diverse 
utenze, permettendo di unire due diverse 
generazioni (persone adulte con disabilità 
e bambini in età pre-scolare) in attività co-
muni arricchendosi reciprocamente.
Il cane inserito in questo contesto ha avu-
to una valenza emotiva molto importante; 
i benefici che il contatto genera sono evi-
denti, non soltanto a livello psicologico, ma 
anche educativo. L’interagire con l’animale, 
il toccarlo, il prendersi cura e giocare, sono 
tutte azioni che stimolano il desiderio di 
conoscere, di osservare e socializzare. L’in-
terazione contribuisce notevolmente ad 
accrescere l’autostima della persona con 
disabilità, che spesso incontra difficoltà di 
vario genere nel relazionarsi con il contesto 
sociale.

L’educatrice professionale/Operatrice di Pet 
Therapy Alessia Corazza

Pet-therapy e bambini: 
una tenera combo vincente



694/2025

AALLA R.E.M.S. IL MEMORIAL DI CALCIO 
EMILIANO GEROTTO

Il 10 ottobre anche a San Maurizio è stata 
celebrata la Giornata Mondiale per la Sa-
lute Mentale. A tal proposito è necessario 
ricordare l’importanza della R.E.M.S. “An-
ton Martin”, la residenza per l’esecuzio-
ne delle misure di sicurezza, struttura che 
ospita pazienti autori di reato che soffro-
no di patologie psichiatriche. Sul territorio 
piemontese sono presenti solo due REMS, 
che hanno sostituito gli ospedali psichiatri-
ci giudiziari, sovraffollati, degradati, chiusi 
con la legge 81/2014. Nella maggior parte 
dei casi è ancora il carcere, pur non pos-
sedendo le caratteristiche adeguate, che 

continua a ricevere pazienti con patologie 
psichiatriche. 
La REMS Anton Martin del nostro Pre-
sidio dispone di venti posti letto. L’équipe 
multiprofessionale è composta da medici, 
psicologi, educatori, assistenti sociali, OSS. 
Una delle innovazioni più significative in-
trodotte a S. Maurizio è la figura dell’OPSI 
(operatore di sicurezza interna), non sem-
plice vigilante, ma pienamente coinvolto 
nel progetto riabilitativo. Durante la de-
genza gli ospiti sono inseriti in un percor-
so riabilitativo individuale che comprende 
attività psicoeducative, sociali, motorie, 

SAN MAURIZIO CANAVESE 
Beata Vergine della Consolata

Paola Vizzuso 

Le squadre del torneo REMS in memoria di Emiliano Gerotto



70 4/2025

arte terapia, corsi di teatro. Le diagnosi 
più frequenti riguardano disturbi psicoti-
ci e di personalità, con un’età media di 41 
anni. La degenza media si attesta intorno ai 
due anni, tenendo conto anche della gra-
vità della patologia e del reato commesso. 
Le eventuali risorse o i percorsi alternativi 
offerti dal territorio non sono sempre suf-
ficienti a garantire una continuità. Sarebbe 
necessario un maggior coinvolgimento del 
mondo del lavoro, visto che nella maggior 
parte dei casi, i pazienti non dispongono 
né di risorse economiche sufficienti, né di 
una rete famigliare adeguata. L’inserimento 

in un’attività lavorativa conferisce dignità 
alla persona e consente di raggiungere gli 
obiettivi riabilitativi richiesti. Il mettersi in 
gioco migliora l’autostima e la fiducia in se 
stessi.
In quest’ottica gli ospiti della REMS sono 
scesi in campo per ricordare Emiliano 
Gerotto, il cuoco del Presidio Sanitario, 
deceduto lo scorso 5 ottobre. Lunedì 13 
ottobre, si è disputato un torneo di calcio 
tra la squadra di ospiti e operatori sanita-
ri e quella del Comune di San Maurizio. 
L’Amministrazione sanmauriziese (capita-
nata dal sindaco Michelangelo Picat Re) è 
uscita sconfitta in entrambe le partite con 
un secco 2 a 0. Tra le fila della squadra della 
Rems ha giocato Carlo Lanfranco, volon-
tario che ormai da anni ogni domenica, in 
collaborazione con l’operatore della Rems 
Ahmed, organizza delle partite tra i pazien-
ti della struttura. Al termine della giornata 
gli ospiti della REMS si sono stretti attorno 
alla moglie di Gerotto e hanno voluto con-
segnarle, anche a nome del personale del 

Fatebenefratelli, un dise-
gno e una targa che ricor-
da l’impegno, la passione 
e la grande generosità di 
Emy.
“L’ospitalità di S. Giovan-
ni di Dio era una risposta 
a quelli che non la trova-
vano (abbandonati)…Egli 
vedeva ogni sofferenza, sia 
del corpo che dello spirito” 
(Carta Identità FBF, 
3.1.4).

Vanda Braida

Il capitano-sindaco 
dell’Amministrazione 
sanmauriziese 
Michelangelo Picat Re

I familiari di Emiliano Gerotto con il sindaco



DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 

714/2025

Il Servizio Civile Universale (SCU) è un’e-
sperienza di volontariato retribuita, della 
durata di un anno, aperta a tutti i giovani 
tra i 18 e i 28 anni che vogliono dedicare 
dodici mesi della propria vita al servizio 
della comunità in attività che possono 
riguardare ad esempio l’assistenza socia-
le, la tutela dell’ambiente, la promozione 
culturale o la protezione civile. L’obiet-
tivo del Servizio Civile è duplice: da un 
lato, offrire ai giovani un’opportunità di 
crescita personale e professionale, per-
mettendo loro di acquisire nuove compe-
tenze e di mettersi alla prova in contesti 
diversi; dall’altro, contribuire allo svilup-
po sociale del Paese, supportando le atti-
vità di enti e organizzazioni che operano 
in settori di interesse collettivo.
La storia del Servizio Civile affonda le 
radici nel movimento per l’obiezione 
di coscienza. Nel 1972, l’Italia riconob-
be il diritto all’obiezione di coscienza e 
istituì il Servizio Civile come alternativa 
al servizio militare obbligatorio. Questo 
segnò un primo passo verso il ricono-
scimento del valore dell’impegno civile 
e della non violenza. Nel 2001 nacque il 
Servizio Civile Nazionale (SCN), aperto 
ai giovani di entrambi i sessi tra i 18 e i 
26 anni (poi estesa fino a 28) rafforzato 
nel 2005 con la sospensione del servizio 
di leva militare. Nel 2017, il Servizio Ci-

vile si è trasformato 
in “Universale”, con 
l’obiettivo di am-
pliare ulteriormente 
la partecipazione 
dei giovani e pro-
muovere i valori di 
cittadinanza attiva, 
inclusione e solidarietà su tutto il territo-
rio nazionale. 
Dopo la laurea in Servizio Sociale, ho sen-
tito l’esigenza di aggiungere un tassello 
fondamentale al mio percorso. Deside-
ravo ardentemente continuare a lavorare 
a stretto contatto con le persone perse-
guendo uno scopo che mi appartiene: in-
teragire con gli altri, ascoltare le loro sto-
rie e, nel mio piccolo, fare la differenza. 
La decisione di intraprendere il Servizio 
Civile Universale è maturata anche gra-
zie al consiglio prezioso di una persona a 
me cara. È stato un suggerimento che si 
è rivelato illuminante, aprendo le porte a 
un’opportunità unica di crescita persona-
le e professionale che conoscevo solo per 
sentito dire. 
Ho iniziato il mio percorso presso la 
S.R.P. 2.1 “San Benedetto Menni” il 28 
maggio 2025 con il progetto “Passo dopo 
passo”. Numerose domande e dubbi sono 
sorte prima di iniziare: “Sarò capace di af-
frontare ciò che mi aspetta?”. Le risposte si 

PPASSO DOPO PASSO CON IL 
SERVIZIO CIVILE UNIVERSALE:

 L’ESPERIENZA DI CECILIA



72 4/2025

stanno rivelando in questi mesi: la cresci-
ta non si ottiene restando nella zona di 
comfort, ma accettando di esplorare co-
stantemente i propri limiti. Ogni nuova 
attività, ogni interazione complessa e ogni 
momento di incertezza sono stati finora 
un invito a non tirarmi indietro e a fidar-
mi delle mie capacità, anche quando ho 

avuto dubbi su di esse. Durante questo 
percorso, non sono mai stata sola. Tutta 
l’équipe multidisciplinare mi ha accolta, 
accompagnata e continua a farlo, con pa-
zienza e dedizione. In particolar modo, la 
dott.ssa Castagno, la mia Operatrice Lo-
cale di Progetto (OLP). Ha rappresentato, 
e rappresenta tuttora, una figura chiave 
all’interno del percorso. Nel contesto del 
Servizio Civile, l’OLP è il referente diret-
to del volontario, responsabile dell’attua-
zione del progetto, della formazione spe-
cifica e del monitoraggio delle attività. La 
sua costante supervisione mi sta aiutando 
a trasformare ogni potenziale ostacolo in 
un’opportunità di apprendimento e cre-
scita personale e professionale. La scelta 
di questo percorso è stato fondamenta-
le per me: mi ha portata a rimettermi in 
gioco e ad accogliere nuovi cambiamenti. 
Mi sta insegnando la pazienza non solo 
verso gli altri, ma soprattutto verso me 
stessa, comprendendo che gli obiettivi 
si raggiungono passo dopo passo, senza 
affrettare il naturale avvenire degli even-
ti, imparando ad accogliere le emozioni, 
piacevoli e spiacevoli, che possono com-
portare. Questo percorso sta plasmando 
la mia prospettiva, rendendomi più con-
sapevole rispetto a me stessa ed al mio 
futuro.

Cecilia TestoniIl sorriso di chi, “passo dopo passo”, ha scelto di impegnarsi per un 
futuro migliore

DALLE N
O

ST
RE C

ASE
 



734/2025

OSPITALITÀ NEL MONDO

Luca Beato o.h.U.T.A.
Associazione Benefica ONLUS
Uniti per Tanguiéta e Afagnan   

L’Associazione U.T.A (Uniti per Afa-
gnan e Tanguietà) che da molti anni 
ormai opera a favore dei due ospedali 
africani, rispettivamente in Togo e Be-
nin, ci ha fatto pervenire attraverso il 
suo Presidente Fra Luca Beato noti-
zie e commenti molto interessanti che 
hanno preso il via soprattutto dall’ini-
ziativa del Presidente della Repubblica 
di assegnare a Fra Fiorenzo Priuli la 
medaglia d’oro per la salute pubblica 
di cui molti giornali hanno parlato am-
piamente, compresa una intera pagina 
di “ la Repubblica Milano” il giorno 3 
ottobre. scorso. Non possiamo certo 
qui riportare l’intera pagina ma ci basta 
ricordare e sottolineare come qualche 
volta il bene venga amplificato anche 
dalla stampa laica, che sa riconoscere il 
bene che le istituzioni cattoliche e gli 
Ordini religiosi, soprattutto del mondo 
della sanità e dei poveri, riescono a por-
tare avanti con l’aiuto di tanti volontari 
di cui non appaiono spesso i volti ma 
che hanno un cuore generoso.

8 LUGLIO I FESTEGGIAMENTI PER FRA FIORENZO PRIULI 
Giornata non solo di festa ma anche di presa di coscienza da parte di tutti come una 
medaglia d’oro valga molto più del suo valore. E a dimostrarlo sono state le tante per-

Notizie
DALL’ASSOCIAZIONE U.T.A.



74 4/2025

RRICORDIAMOLI 
             NEL SIGNORE

DAL TRAMONTO ALLA VITA 
Ricordiamo Sister JULIET,  
missionaria delle Suore di Maria Bambina.

Un’altra missionaria che lascia la terra per il 
cielo. È deceduta il 7.8. 2025 nel convento 
di Gaia (India), all’età di 79 anni, di cui 54 
anni di vita religiosa.
Ha servito il prossimo a Nazareth (Israele) 
nell’Holy Family Hospital – Fatebenefra-
telli - dal 22 luglio1984 fino al ritorno in 
India il 6 febbraio 2018.
È cresciuta insieme ai quattro fratelli, non 
aveva sorelle. Ha vissuto una vita sempli-
ce, laboriosa e dedicata alla gestione della 
ristorazione dell’ospedale per tutti gli anni 
di sua permanenza, prendendosi cura, con-
dividendo e amando le persone. Dall’infan-
zia, i genitori avevano loro instillato la fede 
e il timore di Dio. Suor Juliet è stata real-
mente una suora di Carità: in tante forme e 

modi la sua umiltà 
e semplicità di vita 
sono diventate luce 
per molti. È sta-
ta madre e sorella 
di tutti. Il suo zelo 
missionario e la sua 
passione piena di 
carità erano notevoli, come grande era il 
suo Spirito di sacrificio per soddisfare i bi-
sogni altrui. Dedicava molto tempo davanti 
al Santissimo Sacramento, e mai rinunciava 
alla vita di preghiera. Da Maria di Nazareth 
ha tratto forza e, in silenzio, ha compiuto la 
sua missione con gioia.
Così la ricordano i Fatebenefratelli e i Me-
mores Domini che in quegli anni erano 
all’Holy Family Hospital di Nazareth.
Ancora un suo intercalare: “Io mi affido 
alla Madonna”. E così se n’è andata, con 
Nazareth nel cuore e il sorriso sul volto.

sone autorevoli presenti: il Presidente dell’Ordine dei Medici di Brescia Dott. Germa-
no Bettoncelli, il rettore dell’Università di Brescia  Prof. Francesco Castelli, la sindaca 
di Capo di Ponte Ida Bottanelli oltre a tanti religiosi e collaboratori tutti rappresentati 
dal P. Provinciale Fra Massimo Villa che ha saputo illustrare ai presenti molto bene 
quanto stavamo vivendo., In particolare sono stati evidenziate le iniziative in essere 
come il nuovo Pronto Soccorso di Tanguièta, la nuova neonatologia di Afagnan in 
costruzione e altre iniziative in essere.

Il RICORDO DI FRA TADDEO CARLESSO
Il 10 ottobre è stato anche un giorno significativo per l’UTA e per la Provincia Lom-
bardo-Veneta dei Fatebenefratelli perché si è fatta memoria di Fra Carlesso Taddeo, 
religioso di Romano d’Ezzelino che ha dato tutta la sua vita all’Africa e dove è morto 
lasciando il ricordo della donazione di una vita. In questo giorno è stato celebrato l’an-
niversario della morte nella chiesa parrocchiale e in seguito nel teatro è stato ricordato 
da Sergio Carlesso, Fulgenzio Bontorin e Don Federico Meneghel. Di Fra Taddeo 
parleremo di seguito. 



PERVENUTE IN REDAZIONE AD NOVEMBRE 2025

De Palma Barbara	 € 3,00
Ramuscello (Pn)
Dominizi R. Marcello 	 € 20,00
Telgate (Bg)	
Proserpio Vittoria 	 € 50,00
Cusano (Mi)	
Maffi Luca 	 € 20,00
Roncadelle (Bs)	
Favero Livio 	 € 20,00
Fiumicello Campod. (Pd)	
Perini Achille	 € 20,00
Milano
Segretariato Sociale S. R. Pampuri 	 € 50,00
Cernusco Naviglio (Mi) 
Vailati Carolina 	 € 100,00
Carugate (Mi)	  
Occhio Antonio Rosario	 € 50,00
Vezza D’oglio (Bs)	
Brangani Maria 	 € 15,00
Botticino (Bs)	
Dal Ponte Augusto 	 € 20,00
Flero (Bs)	
Bosio Pio 	 € 20,00
Quinzano D’oglio (Bs)	
Bogar Rino	 € 15,00
Gorizia 	
Cappellano Ospedale Civile 	 € 30,00
Montebelluna (Tv)
Longo Caterina 	 € 50,00
Piove Di Sacco (Pd)	

Masutti Marcello 	 € 20,00
Firenze	
Podo Antonio 	 € 20,00
Monteroni (Le)	
Piarulli Andrea 	 € 30.00
Bisceglie (Ba)	
Melillo Gioacchino 	 € 30,00
Napoli	
Balestri Giovanni	 € 15,00 
Pavullo N/F (Mo)	
Demetrio Cutrupi 	 € 20,00
Pisa	
Gigante Francesco 	 € 10,00
Castellaneta (Ta)	
Manca Teresa e Cludia 	 € 50,00
Guspidi (Su) 	
Tamanti Teresa 	 € 35,00
Cesena (Fc)	  

DONA 13 euro
Contribuendo alla rivista Fatebenefratelli sostieni gli ospedali 
missionari dei religiosi Fatebenefratelli in Togo e Benin. 
Utilizza il bollettino postale allegato. 

OFFERTE A FAVORE
DELLE OPERE MISSIONARIE

CONTO CORRENTE POSTALE NUMERO 29398203
IBAN  IT02J0760101600000029398203

Totale                                                        € 713,00

CARI LETTORI, RACCOMANDIAMO 

DI COMPILARE IL BOLLETTINO NEL 

MODO PIÙ CHIARO E LEGGIBILE 

POSSIBILE, AL FINE DI POTERCI 

CONSENTIRE DI RINGRAZIARE 

TUTTI, SENZA TRALASCIARE 

NESSUNO.



BUON SANTO NATALE A TUTTI 
La Rivista Fatebenefratelli, nelle persone 
della direzione e dei collaboratori, augura 
un felice Santo Natale, ai Religiosi, alle 
Religiose e a tutti i collaboratori delle 
opere della Provincia Lombardo-Veneta 
e a tutti i carissimi lettori.
Un particolare augurio è rivolto ai 
Malati e agli Ospiti di tutte le strutture 
assistenziali della Provincia.
Gesù Bambino riempia ognuno dei 
suoi carismi divini e faccia assapora-
re le gioie dei pastori e degli angeli e 
riscaldi tutti con il fuoco della carità 
per la quale il Bambino Gesù si fece 
il più piccolo tra noi. 
Il Santo Natale doni al mondo tanto 
amore, gioia, speranza e fratellanza.

Felice Santo Natale


